
                                                                   
               

           
 PONTIFÍCIA  UNIVERSIDADE CATÓLICA                                                 

DO RIO DE JANEIRO    
 
 
 
 

Alexandra de Gouvêa Vianna 
 
 

 
  
 

 

Do luto impossível ao magnífico festival para o eu: a recusa melancólica e 

suas implicações 

 
 

 
 
 

Departamento de Psicologia 
 

Trabalho de conclusão de curso 
 

  Orientadora: Ana Maria Rudge 
 
 
 
 
 
 
 

 Rio de Janeiro, Junho de 2006 
 



 2

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agradeço à minha familia pelo apoio e acolhimento do primeiro membro a se aventurar 

pelos campos da psicologia e psicanálise; 

 

à minha orientadora, Ana Maria Rudge, que com sua delicadeza característica possibilitou a 

minha entrada neste mundo encantador e desafiador da vida acadêmica, além de ser uma 

grande inspiração para continuar pesquisando sempre; 

 

à Junia de Vilhena, que me acolheu em sua equipe do SPA e me deixou fascinada com a 

clínica psicanalítica e com o seu modo sedutor e inesquecível de ser psicanalista, que  

combina de forma única uma graciosidade própria dela e uma sublime irreverência; 

 

à Márcia Jezler, que pôde me acolher e confrontar em todos os meus desafios e conquistas; 

 

à Silvia Zornig, que foi a minha primeira professora do Departamento de Psicologia da 

PUC-Rio e me apresentou os primeiros passos para o interminável estudo da psicanálise. 

 

 

 



 3

Sumário 

 

Resumo _________________________________________________________________4 

 

Introdução _______________________________________________________________5 

 

1. Das origens do estudo da melancolia por Freud e Abraham ______________________8 

2. Sobre o narcisismo: a importância da forma de amar do melancólico _____________16 

3.  A regulação da vida: uma introdução ao conceito de pulsão de morte _____________23 

4.  As atribuições da identificação na melancolia ________________________________27 

5.  Ambivalência e regressão defensiva do melancólico ___________________________31 

6.  As implicações da crueldade do supereu na melancolia ________________________36 

7.  Considerações acerca do masoquismo e sua relação com o sentimento de culpa _____38 

8.  Recusa e denegação na melancolia ________________________________________41 

 

Conclusão_______________________________________________________________46 

 

Referências bibliográficas __________________________________________________54 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 4

Resumo 

 

 

 Primeiramente, apoiando-se na obra freudiana, o presente trabalho aborda a perda 

objetal, a partir da qual o sujeito depara-se com dois caminhos: o luto ou a melancolia. Em 

ambos os casos torna-se evidente a dificuldade do sujeito de abandonar uma posição 

libidinal. Também será destacada a importância do narcisismo no estudo da melancolia, 

posto que a extrema tensão entre ideal do eu e eu, considerado como um conflito central 

nesta patologia, representa um grave transtorno narcísico. Com isso, o sujeito torna-se 

suscetível ao domínio da pulsão de morte. 

 A severidade apresentada pelo supereu será também explorada a partir do processo 

de identificação, que está em sua origem. As implicações de tal severidade, quais sejam, o 

sentimento de culpa e o masoquismo, serão apontadas, assim como suas correlações com a 

melancolia. 

 A recusa da perda do objeto, impede o processo que possibilitaria a recuperação da 

capacidade de investimento objetal, o que faz com que o sujeito melancólico  permaneça 

dolorosamente fixado a ele. A extensão desta recusa resulta no sentimento de vazio e de 

sentir-se inteiramente desprovido de valor do melancólico. 

A sucessão da melancolia pela mania e o que pode ser extraído da primeira para que 

se possa compreender os episódios maníacos serão analisados, pois a mania é considerada 

um estado de euforia no qual o ideal do eu e o eu se fundiram, o que faz com que o ideal do 

eu converta-se em eu ideal. Além disso, os episódios maníacos são considerados uma forma 

ainda mais vigorosa de recusa da denegação da perda do objeto. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5

Introdução 

 

 

A classificação da melancolia como doença mental de base constitucional e 

genética, como propõem os manuais de psiquiatria é questionável, pois este estado é 

marcado por um afeto, uma dor intensa. Como é possível reduzir a melancolia apenas a 

causas orgânicas e genéticas em detrimento de uma investigação da história do sujeito, do 

seu inconsciente, da sua estruturação como ser de linguagem e da sua sexualidade? É por 

este motivo que opto pelo campo da psicanálise para escrever sobre a melancolia. 

Desde 1895, quando Freud escreve sobre a Melancolia no Rascunho G, encontrado 

nos Extratos dos documentos dirigidos a Fliess (1950 [1892-1899]), o luto é reconhecido 

como o afeto correspondente à melancolia. Isto já aponta para o fato de que a melancolia 

implica um desejo de recuperar um objeto que foi perdido. 

Para situar a nosografia da melancolia, vale citar o artigo de Freud Neurose e 

psicose (1924[1923]), no qual ele afirma que a etiologia da neurose e da psicose é a mesma: 

a não-realização de um desejo da infância que nunca será satisfeito. Esta frustração é 

sempre imposta pela realidade externa ao indivíduo, embora possa proceder do supereu, 

que, ao assumir as exigências da realidade, entra em conflito com o eu. O que diferencia a 

psicose da neurose é o fato de que, no primeiro caso, o eu se deixa derrotar pelo isso e é 

arrancado da realidade, ao contrário do neurótico que permanece dependente do mundo 

externo e busca silenciar o isso. 

 Entretanto, Freud não acredita que a melancolia faça parte do grupo das neuroses ou 

das psicoses. A partir disso, propõe a existência de um grupo de patologias que emerge a 

partir de conflitos entre o eu e o supereu, e que ele denomina de psiconeuroses narcísicas, 

do qual a melancolia faz parte. Assim, a melancolia é apresentada como uma organização 

psíquica singular.  

Para abordar o papel que a psicanálise confere à melancolia pretendo, neste 

trabalho, explorar os principais conceitos envolvidos nesta temática, que atravessam grande 

parte da obra freudiana. Dentre eles estão o narcisismo, a identificação, o supereu, a 

ambivalência e o sentimento de culpa, para citar os mais importantes. 



 6

Após abordar as origens do estudo da melancolia por Freud a partir dos rascunhos G 

e N, presentes nos Extratos dos documentos dirigidos a Fliess (1950 [1892-1899]), passarei 

para a análise do artigo Luto e Melancolia (1915), no qual a perda objetal é estudada com 

mais profundidade. Ao deparar-se com esta perda, o sujeito pode entrar no processo de luto 

ou cair em melancolia. Em ambos os casos, torna-se evidente a dificuldade do sujeito de 

abandonar uma posição libidinal. Entretanto, na melancolia a perda objetal provoca uma 

perda do eu, ou seja, há uma drástica diminuição da auto-estima do sujeito. A partir disso, a 

noção de narcisismo se torna essencial para o estudo da melancolia, tendo em vista que a 

tensão entre ideal do eu e eu, considerado o conflito desencadeador desta patologia, 

provoca uma derrocada narcísica. Com isso, o sujeito torna-se suscetível ao domínio da 

pulsão de morte, cujos representantes são tanto o sadismo quanto o masoquismo. 

 A partir da introdução do sadismo no supereu surgem as recriminações contra o eu 

que caracterizam a melancolia, assim com outras patologias. Mas na melancolia essa 

dinâmica se complica porque, após a perda de objeto, este é preservado no ego através de 

uma identificação. As auto-recriminações são intensificadas devido à hostilidade ao objeto 

introjetado no ego, já que a relação com ele comportava grande ambivalência. Contudo, 

Freud observa que esta autotortura satisfaz o sujeito, pois constitui uma vingança contra o 

objeto, além de representar uma certa satisfação pulsional. 

O sentimento de culpa, para Freud, surge quando o eu não cumpre as exigências do 

supereu. Em função deste sentimento, alguns pacientes podem apresentar resistência contra 

o progresso do tratamento, pois sua doença representa uma forma de punição para eles 

próprios. É por este motivo que Freud refere-se ao sentimento inconsciente de culpa como 

uma necessidade de punição. Esta mesma característica é encontrada nas fantasias 

masoquistas, que, além de constituírem um substituto regressivo para o desejo incestuoso, 

também operam como um castigo por este mesmo desejo. 

O masoquismo moral, uma das formas pelas quais o masoquismo se apresenta, se 

aproxima das características apresentadas pela melancolia, pois a baixa auto-estima e a 

necessidade de punição estão em evidência em ambos os casos. O que importa no 

masoquismo moral é o sofrimento em si, assim como a autotortura é evidente. Entretanto, 

no caso da melancolia, masoquismo e sadismo se aliam porque o eu que é castigado 

coincide com o objeto rejeitador introjetado do qual o sujeito se vinga. 



 7

Retornando à questão essencial da impossibilidade de realização do luto na 

melancolia, Julia Kristeva (1989) aponta que o sujeito melancólico sofre por ser incapaz de 

reencontrar o objeto perdido no mundo externo através da simbolização. Os laços 

significantes, em especial a linguagem, são incapazes de assegurar a condição necessária 

para promover este reencontro.  

O sujeito recusa (Verleugnung) a perda e permanece dolorosamente fixado a ele. A 

extensão desta recusa resulta no sentimento de vazio e de ser inteiramente desprovido de 

valor do melancólico. A recusa depressiva e a introjeção do objeto impedem um 

investimento narcísico  que contrarie a pulsão de morte e a destruição de si mesmo e do 

objeto. Com isso, o sujeito é submetido à dominação masoquista por um superego sem 

mediação.  

 A melancolia geralmente se alterna com episódios de mania, constituindo o que está 

classificado no DSM-IV como “transtorno bipolar”, e foi chamado anteriormente de 

“psicose maníaco-depressiva”. Essa sucessão melancolia/mania é abordada neste trabalho, 

pois os episódios maníacos são considerados uma forma ainda mais vigorosa de recusa da 

perda. Tais episódios são caracterizados por um estado de euforia no qual o ideal do eu e o 

eu  coincidem, o que faz com que o ideal do eu convirta-se em eu ideal.  

 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 8

1. Das origens do estudo da melancolia por Freud e Abraham 

 

 

Um dos primeiros estudos de Freud sobre a melancolia encontra-se em seu 

Rascunho G. Melancolia (Sem data.? 7 de janeiro de 1895), no qual o autor demonstra uma 

correlação entre melancolia e anestesia sexual. Dentre as justificativas para tal correlação 

destaco a constatação de uma história prévia de anestesia nos melancólicos e a descoberta 

de que o desenvolvimento da melancolia é favorecido por tudo o que provoca anestesia. 

Neste mesmo trabalho, Freud já aponta que o afeto correspondente à melancolia é o 

luto, definido como o desejo de recuperar o que foi perdido. Com isso, o que desencadeia a 

melancolia é uma perda na vida pulsional, ou seja, uma perda da libido. O funcionamento 

da melancolia está atrelado, portanto, a uma diminuição na quantidade de excitação no 

grupo sexual psíquico. Isto se deve a duas condições: a diminuição ou cessação da 

produção de excitação sexual somática, ou quando a tensão sexual é desviada do grupo 

sexual psíquico. O primeiro caso caracteriza a melancolia grave comum, que é periódica, 

ou a melancolia cíclica, em que são alternados períodos de aumento e diminuição da 

produção de excitação sexual somática. Já no segundo caso, quando a tensão sexual é 

desviada do grupo sexual psíquico, Freud pressupõe que a excitação sexual somática é 

utilizada em outra parte, na fronteira entre o somático e o psíquico. Como este é o fator 

determinante da angústia, o desvio de excitação sexual somática caracteriza a melancolia 

de angústia, que reúne a melancolia e a neurose de angústia. 

A inibição característica da melancolia é explicada neste trabalho como resultado da 

diminuição da quantidade de excitação do grupo sexual psíquico, que causa uma retração 

na esfera psíquica. O conseqüente empobrecimento da excitação é também chamado por 

Freud de hemorragia interna. 

 A melancolia foi novamente citada por Freud em 1897, no Rascunho N, no qual ele 

afirma que os impulsos hostis contra os pais são elementos integrantes das neuroses. Tais 

impulsos são recalcados, e quando os mesmos adoecem ou morrem, isso pode culminar na 

melancolia, quando o sujeito se culpa pela morte dos pais. Esta parece ser a primeira 

indicação de Freud sobre o Complexo de Édipo, que será um eixo fundamental da análise. 



 9

Segundo o autor, o desejo de morte voltado contra o pai encontra-se no filho, enquanto que 

o desejo de morte da mãe é encontrado na filha. 

O parricídio é, portanto, a questão de toda neurose. Juntamente com ele se apresenta 

a melancolia, cuja gravidade encontra-se no fato de que a culpa pela morte dos pais, 

segundo a lei do talião, culmina na necessidade de morte do próprio sujeito. A partir desta 

tríade parricídio, culpa e punição é possível perceber os fundamentos da teoria sobre o 

supereu. 

 Já em 1915, em seu artigo Luto e Melancolia, o mais importante texto sobre o tema, 

Freud define tanto a melancolia como o luto como uma reação à perda de um objeto amado 

ou de algo que ocupe este lugar, como o país, a liberdade ou um ideal. A libido que estava 

investida no objeto perdido foi obrigada a ser retirada. No entanto, tanto no luto quanto na 

melancolia, ocorre uma oposição contra este desligamento, pela natural dificuldade do 

sujeito de abandonar uma posição libidinal. Quando esta oposição se intensifica, o sujeito 

pode apegar-se ao objeto através do que Freud chamou de uma “psicose alucinatória 

carregada de desejo” (Freud, 1915, p.250), em uma saída que implica um afastamento da 

realidade. No entanto, isto não é suficiente para desencadear uma patologia propriamente 

dita: aos poucos, mas não sem esforço, o respeito pela realidade prevalece. Isto é possível 

através de um longo e custoso processo de luto, que envolve a evocação de cada lembrança 

e de cada expectativa com as quais a libido está vinculada ao objeto, seguida pelo super 

investimento das mesmas, o que permite que a libido seja desligada de cada uma destas 

lembranças e expectativas. 

Tanto o luto quanto a melancolia envolvem a perda de interesse pelo mundo 

externo, onde o objeto amado não é mais encontrado. Simultaneamente, ocorre perda de 

interesse em investir em um outro objeto que substitua aquele que fora perdido, o que faz 

com que o indivíduo se afaste de tudo o que não diz respeito ao mundo externo. Como 

resultado, toda a libido que estava vinculada ao objeto retorna ao eu, o que caracteriza um 

fechamento do eu em si mesmo. Freud (1915) denomina este fenômeno de devoção ao luto.  

O trabalho interno realizado, em ambos os casos, envolve uma centralização da 

libido no próprio eu, o que se reflete na perda de interesse pelo mundo externo. Enquanto 

isso, o processo de desligamento da libido do objeto é realizado, mas de forma gradativa, 

pois existem diversas impressões isoladas que compõem a representação inconsciente do 



 10

objeto perdido que precisam ter o seu investimento retirado, um a cada vez. O desligamento 

é necessário para o abandono desta representação, o que é dificultado pelos diversos elos 

que unem o eu ao objeto, o que propicia o trabalho do luto ou o desencadeamento da 

melancolia. 

Dois aspectos relevantes são apresentados por Freud na diferenciação entre luto e 

melancolia: o modo de perda do objeto e a diminuição da auto-estima. Em relação à 

primeira diferença, a perda do objeto na melancolia possui um caráter ideal, ou seja, o 

objeto é perdido enquanto objeto de amor, pois não é preciso que ele tenha morrido ou 

desaparecido de fato. O sujeito melancólico pode até mesmo ter consciência de quem ele 

perdeu, embora não atente para o fato do que foi perdido com este alguém. Isto sugere que 

na melancolia há uma perda objetal que foi retirada da consciência. Outra diferença é o 

grau de ambivalência em relação ao objeto perdido. O ódio intenso ao objeto amado está 

presente apenas na melancolia. Freud define este aspecto da melancolia. 

A segunda diferença da melancolia quando comparada ao luto é a expressiva 

diminuição da auto-estima e o empobrecimento do eu no primeiro caso. Freud observa que 

o melancólico representa o seu eu como “desprovido de valor, incapaz de qualquer 

realização e moralmente desprezível” (Freud, 1915, p.251). O sujeito vive à espera de 

punição e sente compaixão pelos seus parentes por estarem ligados a ele. Nem mesmo o 

passado da vida do melancólico é visto de forma positiva, pois ele declara que nunca foi 

melhor:  

 

(...) um desânimo profundamente penoso, a cessação de interesse pelo mundo 
externo, a perda da capacidade de amar, a inibição de toda e qualquer atividade, e 
uma diminuição dos sentimentos de auto-estima a ponto de encontrar expressão em 
auto-recriminação e auto-envilecimento, culminando numa expectativa delirante de 
punição (Freud, 1915, p.250). 

 

Essas características podem ser encontradas no luto, mas em menor proporção.  

A diferença mais fundamental entre o luto normal e a melancolia é que no sujeito 

que entra na melancolia após uma perda já estava presente uma escolha objetal de cunho 

narcísico, o que predispõe a responder à sua perda com uma regressão  narcísica. 

O melancólico é acometido por insônia e perda do apetite, o que demonstra um 

desapego à vida. Abraham, como aponta Freud, associa a recusa de alimento em casos 



 11

graves de melancolia à regressão da libido à fase oral, o que pode representar uma afronta 

ao objeto perdido. Em Inibições sintomas e ansiedade, Freud (1926 [1925]) afirma que de 

fato a alimentação pode ser perturbada pela retirada da libido. 

Quanto ao suicídio, Freud (1915) ressalta que o eu só pode se matar se for capaz de 

se tratar como um objeto, dirigindo para si próprio a hostilidade que dedica ao objeto 

introjetado, posto que o suicídio vai de encontro à reação normal frente a uma situação de 

risco, que consiste na liberação de libido narcisista. Segundo o autor, tanto na paixão 

intensa quanto no suicídio, o eu encontra-se dominado pelo objeto, porém de modos 

distintos. 

 Freud assegura que contradizer o relato do paciente melancólico que se diz, por 

exemplo, desinteressado e incapaz de amor e de realização não traz resultados, visto que o 

seu eu está sendo consumido por um trabalho interno de auto-recriminação, que é 

característico da melancolia.  

Outro fator que marca o aspecto patológico da melancolia é a ausência de vergonha 

no sujeito ao se apresentar de forma tão repugnante diante de outras pessoas. Sua atitude, 

ao contrário, é a de reafirmar incansavelmente sua inferioridade, o que permite que Freud 

deduza que haja uma satisfação na denúncia de si próprio, no seu desmascaramento. 

Com a perda do objeto, o sujeito o incorpora no eu através do processo de 

identificação, o que será designado por Freud como processo de introjeção, modificando 

uma parte do eu que passa a ser cruelmente julgada por outra parte desta instância, seu 

agente crítico. É por este motivo que Freud constata que este agente crítico “pode ficar 

doente por sua própria causa” (Freud, 1915, p.253), pois a crueldade com que  ele julga o 

eu pode se intensificar à ponto de desencadear as severas recriminações do estado 

melancólico. 

 Freud indaga-se quanto à origem da descrição que o sujeito melancólico faz de si 

mesmo, pois as conclusões extraídas da analogia com o luto apontam para a perda de um 

objeto, o que contrasta com o relato do melancólico de perda do seu eu. Não há dúvida de 

que na melancolia há uma perda do amor próprio, mas Freud observa que muitas das auto-

acusações feitas pelo melancólico parecem feitas sob medida para outra pessoa, o próprio 

objeto perdido. Reside aqui, portanto, a solução para o enigma das auto-recriminações 

feitas pelo melancólico: as acusações, que na verdade se dirigem ao objeto que foi perdido, 



 12

são deslocadas para o próprio eu do paciente. O sujeito melancólico não demonstra 

humildade ou submissão ao se descrever de forma tão repugnante justamente por sentir-se 

injustiçado pelo objeto amado. 

 Isto caracteriza o que Freud define como uma constelação mental de revolta (Freud, 

1915, p.254) do melancólico em relação ao objeto perdido, que, incapaz de deslocar a 

libido para um novo objeto, recai no estado melancólico: a libido livre é deslocada para o 

eu através da identificação com o objeto abandonado: 

 

Assim a sombra do objeto caiu sobre o eu, e este pôde, daí por diante, ser julgado 
por um agente especial, como se fosse um objeto, o objeto abandonado. Dessa 
forma, uma perda objetal se transformou numa perda do eu, e o conflito entre o eu e 
a pessoa amada, numa separação entre a atividade crítica do eu e o eu enquanto 
alterado pela identificação. (Freud, 1915, p.254/255). 

 

Freud confere duas pré-condições para esta regressão: uma intensa ligação com o 

objeto amado e, o que é aparentemente contraditório, pouco poder de resistência do 

investimento. Otto Rank esclarece esta contradição ao afirmar que a escolha do objeto 

possui uma base narcisista, e o surgimento de possíveis obstáculos no percurso desta forma 

de investimento pode causar um retorno à escolha objetal narcisista. De acordo com a 

perspectiva freudiana, a identificação narcisista toma o lugar do investimento objetal e 

apresenta uma importante vantagem para o melancólico, pois não é preciso renunciar à 

relação amorosa, embora haja o conflito.  

Ainda quanto à origem da melancolia, Freud indaga-se se há necessidade de perda 

concreta do objeto ou se um “golpe puramente narcisista contra o eu” (Freud, 1915, p.258) 

é capaz de desencadear este estado patológico. O autor questiona-se ainda quanto à 

possibilidade de determinadas toxinas causarem um empobrecimento da libido do eu, o que 

poderia resultar em certas formas de melancolia. O fato do quadro melancólico melhorar ao 

anoitecer é, segundo Freud, um indício de que um aspecto somático está envolvido na 

melancolia. Podemos considerar que ambos os aspectos, o somático e o psicológico, 

coexistem nesta patologia, pois deve haver uma pré-disposição tanto genética quanto 

psicológica. 

Freud observa que pode haver uma alteração regular de fases melancólicas e 

maníacas, o que o autor remete a uma etiologia psicogênica, posto o método psicanalítico 



 13

teve êxito em vários casos desta natureza. Por este motivo, assegura que é possível estender 

a compreensão psicanalítica da melancolia à mania. Freud esclarece que o conteúdo da 

mania é o mesmo da melancolia, pois ambos “lutam com o mesmo complexo” (Freud, 

1915, p.259), no que se refere ao supereu. A diferença marcante seria a evidência de que na 

melancolia o eu sucumbe ao complexo, enquanto que na mania o eu o domina ou coloca de 

lado. Em 1923, em O eu e o isso, o autor acrescenta que os episódios de mania constituem 

uma saída para o eu desvencilhar-se do supereu. 

 Na mania, assim como em outros estados de euforia, “aquilo que o eu dominou e 

aquilo sobre o qual está triunfando permanecem ocultos dele” (Freud, 1915, p.259). O 

estado eufórico da embriaguez, que se assemelha em alguns aspectos aos episódios de 

mania, ocorre devido à suspensão do recalque pelo efeito do álcool. Sob o ponto de vista 

econômico, a mania é explicada pela descarga de uma grande quantidade de energia 

psíquica que até então estava retida. 

  

Na mania, o eu deve ter superado a perda do objeto (ou seu luto pela perda, ou 
talvez o próprio objeto), e, conseqüentemente, toda a quota de anticatexia que o 
penoso sofrimento da melancolia tinha atraído para si vinda do eu e “vinculado” se 
terá tornado disponível. Além disso, o indivíduo maníaco demonstra claramente sua 
liberação do objeto que causou seu sofrimento, procurando, como um homem 
vorazmente faminto, novas catexias objetais. (Freud, 1915, p.260). 

 

Freud conclui que há três pré-condições para a melancolia: a perda do objeto, a 

ambivalência e a regressão da libido ao eu. As duas primeiras características podem ser 

encontradas tanto na melancolia quanto no luto. Contudo, a regressão da libido ao eu é o 

principal fator que determina a melancolia, além de ser a responsável pela sucessão da 

melancolia pela mania. Para entender bem essa regressão, a leitura de Introdução ao 

narcisismo (1914), onde as noções de libido narcísica, formação do eu e das instâncias 

ideais são apresentadas, é uma passagem necessária. Dedicaremos a próxima seção a esse 

tema, mas podemos adiantar que Freud considera que inicialmente o eu é seu próprio ideal. 

Entretanto, com os embates da realidade e os esforços educativos dos pais, constitui-se um 

ideal do eu ao qual a criança busca se igualar. Quando consegue aproximar-se do ideal, 

recupera um pouco da alegria e do sentimento de suficiência de que desfrutou quando ainda 

não havia distinção entre seu eu e o ideal. 



 14

No capítulo Uma gradação diferenciadora no eu, do artigo Psicologia de grupo e a 

análise do eu (1921), Freud admite que não conhece a origem de tal sucessão, embora 

ofereça um possível caminho para desvendar este deslocamento: o “ideal do eu poderia ter-

se temporariamente convertido no eu, após havê-lo anteriormente governado com especial 

rigidez”  (Freud, 1921, p.142). Segundo o autor, não há dúvida de que nos estados de mania 

o eu e o ideal do eu se fundiram, o que pode ser deduzido a partir de sua análise do eu. A 

ausência de autocrítica, que permite o estado de triunfo e auto-satisfação característicos da 

mania, mostra que não há conflitos entre as duas instâncias. O ideal do eu tornou-se, 

portanto, eu ideal. 

 Neste mesmo trabalho, Freud (1921) qualifica os momentos de coincidência entre o 

eu e o ideal do eu como magníficos festivais para o eu, tendo em vista que se dissipam  

todas as limitações às quais o eu é habitualmente submetido. Estes festivais marcam o 

triunfo sobre o sentimento de culpa e a diminuição da auto-estima, que dominam o quadro 

melancólico. 

Karl Abraham (1970), que manteve uma interlocução intensa com Freud, concorda 

com a comparação do luto à melancolia, mas não acredita que esta possa ser reduzida a um 

luto que não foi possível de ser elaborado. Abraham concebe que qualquer perda causa um 

sentimento depressivo que culmina em uma perturbação libidinal, pois o sujeito projeta o 

seu ódio pelo objeto que o abandonou no mundo exterior. Desta forma, ele se torna incapaz 

de amar e direciona seus impulsos sádicos para desejos de vingança a qualquer pessoa. 

 Este mesmo autor também aborda a questão da introjeção do objeto de amor, que 

segundo a visão de Abraham, revela um mecanismo mais primitivo do desenvolvimento da 

libido, pois a lógica da oralidade foi colocada em prática através da incorporação do objeto. 

Ele questiona se a introjeção serve para conservar o objeto para aos poucos elaborar o luto, 

ou para anular o vínculo com o mesmo. 

 No processo de luto, a introjeção permite a conservação da relação com a pessoa 

como objeto morto, o que compensa a perda. Por outro lado, o melancólico não sabe o que 

perdeu com o objeto, ele o incorpora através da identificação. A partit disso, Abraham 

(1970) postula que a perda de um objeto, para o inconsciente, constitui um processo anal, 

enquanto que a introjeção do objeto consiste em um processo oral. 



 15

 A psicogênese da melancolia, segundo o autor, resume-se em um fator 

constitucional que favorece o erotismo oral, uma fixação da libido neste estágio, sucessivos 

desapontamentos amorosos infantis antes que o Complexo de Édipo tenha sido superado, o 

que culmina na quebra narcísica, e a repetição destes desapontamentos primários na vida 

ulterior, o que desencadeia a depressão melancólica. Tais desapontamentos amorosos 

envolverão a relação da criança com a mãe para quem seus sintomas serão direcionados 

posteriormente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 16

2. Sobre o narcisismo: a importância da forma de amar do melancólico 

 

 

Freud expõe em Sobre o narcisismo: uma introdução (1914), que Paul Näcke 

utilizou o termo narcisismo em 1899 para se referir às pessoas que tratam seu corpo assim 

como um objeto sexual, com o intuito de obter satisfação. Segundo Freud, este tipo de 

dinâmica caracteriza “uma perversão que absorveu a totalidade da vida sexual do 

indivíduo” (Freud, 1914, p.81). 

Otto Rank é o responsável pela tese de que o narcisismo faz parte do 

desenvolvimento sexual de todos os indivíduos. Segundo Freud, a psicanálise com 

neuróticos corroborou esta teoria, pois a atitude narcisista limita, inclusive, a sua 

susceptibilidade à influência pelo método psicanalítico. 

 Freud foi também induzido ao estudo do narcisismo a partir da constatação de que 

os pacientes esquizofrênicos desviam seu interesse do mundo externo, voltando sua libido 

para o próprio eu, o que os impossibilita de se submeter à psicanálise. Nos casos de histeria 

ou de neurose obsessiva, o desinteresse pelo mundo externo também está presente, porém 

somente enquanto a doença persiste, pois o indivíduo não corta suas relações com os 

objetos indefinidamente. Ao contrário, 
 

Ainda as retém na fantasia, isto é, ele substitui, por um lado, os objetos imaginários 
de sua memória por objetos reais, ou mistura os primeiros com os segundos, e, por 
outro, renuncia à iniciação das atividades motoras para a obtenção de seus objetivos 
relacionados àqueles objetos. (...) Com o parafrênico a situação é diferente. Ele 
parece ter realmente retirado sua libido de pessoas e coisas do mundo externo, sem 
substituí-las por outras na fantasia. Quando realmente as substitui, o processo 
parece ser secundário e constituir parte de uma tentativa de recuperação, destinada a 
conduzir a libido de volta a objetos. (grifo do autor) (Freud, 1914, p.82) 

 

 Um exemplo do retorno da libido ao eu, observado especialmente na paranóia, é a 

megalomania característica destes casos, o que também pode ser encontrado nos estados 

melancólicos como resultado da regressão defensiva. Freud aponda que na megalomania há 

uma “ampliação e manifestação mais clara de uma condição que já existia previamente” 

(Freud, 1914, p.82). 

Para explicar o que acontece com a megalomania na infância, que é dissipada ao 

longo do desenvolvimento normal de um adulto, Freud recorre à teoria do recalque, 



 17

assinalando que o processo de recalcamento ocorre em virtude dos conflitos com o que é 

apreendido da cultura.  O recalque provém do eu, através da formação do eu ideal que se 

torna alvo do amor de si mesmo (self-love), que fora desfrutado pelo eu real da infância. 

Este eu ideal, assim como o eu infantil, “se acha possuído de toda perfeição de valor” 

(Freud, 1914, p.100). O recalque ocorre justamente em função do confronto entre o eu ideal 

e o eu real, que não coincidem. 

 

Como acontece sempre que a libido está envolvida, mais uma vez aqui o homem se 
mostra incapaz de abrir mão de uma satisfação de que outrora desfrutou. Ele não 
está disposto a renunciar à perfeição narcisista de sua infância; e quando, ao crescer, 
se vê perturbado pelas admoestações de terceiros e pelo despertar de seu próprio 
julgamento crítico, de modo a não mais poder reter aquela perfeição, procura 
recuperá-la sob a nova forma de um eu ideal1. O que ele projeta diante de si como 
sendo seu ideal é o substituto do narcisismo perdido de sua infância na qual ele era 
seu próprio ideal. (Freud, 1914, p.100, 101) 

 

A partir disso, Freud associa a formação de um ideal à sublimação, que é definida 

como “um processo que diz respeito à libido objetal e consiste no fato de a pulsão se dirigir 

no sentido de uma finalidade diferente e afastada da finalidade da satisfação sexual” (Freud, 

1914, p.101) sem passar pela satisfação genital. Para distinguir o processo de sublimação 

do processo de idealização, Freud afirma que este último refere-se ao objeto, que é 

“engrandecido e exaltado na mente do indivíduo” (Ibid.). No entanto, a idealização pode 

ocorrer tanto em relação à libido do eu quanto em relação à libido objetal, diferentemente 

do que acontece com a sublimação, que diz respeito somente à libido objetal. 

Freud observa que o fato do indivíduo ter trocado o seu narcisismo pelo ideal do eu 

não significa que ele tenha necessariamente sublimado de maneira satisfatória suas pulsões 

libidinais. Embora o ideal do eu exija que a sublimação seja realizada, ele não pode 

fortalecê-la, pois sua execução é independente dele. Nos neuróticos, por exemplo, costuma-

se encontrar uma acentuada discrepância entre o desenvolvimento do ideal do eu e a 

sublimação de suas pulsões libidinais primitivas. 

 Neste trabalho, Freud  (1914) distingue pela primeira vez a libido do eu e a libido 

objetal, e afirma que na medida em que uma é inflacionada, a outra se esvazia. Até a fase 

do desenvolvimento libidinal caracterizada pelo narcisismo, a libido do eu e a libido objetal 



 18

encontram-se unidas e sua separação ocorre somente quando há um investimento objetal. O 

ponto máximo de intensidade da libido objetal é quando a pessoa está apaixonada, pois, 

como constata Freud, “o indivíduo parece desistir de sua personalidade em favor de uma 

catexia objetal” (Freud, 1914, p. 83), ou seja, o eu fica esvaziado de libido. 

 Para explicar a diferença entre auto-erotismo e narcisismo primário, Freud afirma 

que o sujeito não nasce com o seu narcisismo já desenvolvido: algo deve ser acrescentado 

ao auto-erotismo para suscitar o narcisismo e permitir a formação de uma imagem do eu 

unificada. Para que o eu se desenvolva é necessário que haja um afastamento do narcisismo 

primário, que será recuperado posteriormente. Isto ocorre através do “deslocamento da 

libido em direção a um ideal do eu imposto de fora, sendo a satisfação provocada pela 

realização desse ideal” (Freud, 1914, p.106). O empobrecimento do eu na melancolia 

resulta justamente do direcionamento da libido ao ideal do eu, que somente se satisfaz ao 

coincidir com o ideal. O mesmo acontece com a libido objetal, que empobrece o eu a cada 

investimento, mas gera satisfação em função do objeto. 

 A partir da segunda parte deste trabalho, Freud (1914) investiga o narcisismo 

através do estudo das doenças orgânicas, da hipocondria e da vida amorosa. No caso das 

doenças orgânicas, Freud segue a sugestão de Ferenczi: quando o indivíduo sente dor e 

sofre de algum mal-estar orgânico ele deixa de se interessar por tudo o que não diz respeito 

ao seu sofrimento, o que inclui um desinteresse libidinal por seus objetos amorosos. Ao se 

recuperar, o indivíduo retorna os investimentos libidinais do eu ao mundo externo. 

 A hipocondria, na qual as sensações aflitivas não correspondem a uma alteração 

orgânica observável, pode ser explicada da mesma forma que as doenças orgânicas, pois a 

libido é retirada do mundo externo e desviada para o órgão que aflige o indivíduo. Freud 

parte de seu conceito de zonas erógenas para concluir que todos os órgãos devem possuir 

uma “erogenicidade”, justificando o desvio da libido para determinados órgãos em que esta 

qualidade é modificada. A libido fica, portanto, ligada a pedaços do corpo em função da 

falta de unidade no eu, o que resulta no retorno ao auto-erotismo. 

 A libido pode se ligar a objetos ultrapassando os limites do narcisismo, como ocorre 

nas doenças orgânicas e na hipocondria, quando ela se torna excedente. Este mecanismo é 

denominado por Freud como um forte egoísmo, que oferece uma proteção contra o 
                                                                                                                                                                                 
1 Aqui houve um equívoco de impressão, pois Ichideals, como está apresentado na versão original do texto de 



 19

adoecimento. Entretanto, ressalta que “num último recurso, devemos começar a amar a fim 

de não adoecermos, e estamos destinados a cair doentes se, em conseqüência da frustração, 

formos incapazes de amar”. (Freud, 1914, p.92) 

É nesta incapacidade de amar que reside o impasse do melancólico, como foi visto 

no capítulo anterior. Enquanto a libido permanece investida exclusivamente no eu a 

melancolia triunfa sobre o sujeito. 

 A partir da observação da vida amorosa, Freud conclui que os objetos sexuais da 

infância derivam das experiências de satisfação, e que as primeiras satisfações sexuais auto-

eróticas estão relacionadas às funções de autopreservação. As pulsões sexuais, portanto,  

estão ligadas originalmente à satisfação das pulsões do eu, tendo em vista que os primeiros 

objetos sexuais são as pessoas responsáveis pela alimentação, cuidado e proteção do bebê. 

É por este motivo que Freud (1914) constata que “um ser humano tem originalmente dois 

objetos sexuais – ele próprio e a mulher que cuida dele” (Freud, 1914, p. 95). A partir disto, 

o autor defende que todas as pessoas passam pelo estágio do narcisismo primário, e que o 

narcisismo pode se manifestar de forma dominante na escolha objetal adulta de alguns. 

A pulsão sexual torna-se independente da autopreservação somente mais tarde, 

quando a escolha objetal é do tipo anaclítico (ou por apoio), na qual os primeiros objetos 

sexuais são tomados como modelos para o investimento. O outro tipo de escolha objetal, a 

de tipo narcisista,  resulta de alguma falha no desenvolvimento libidinal, que faz com que a 

escolha de objetos seja baseada não na mãe ou quem quer que realize o seu papel, mas no 

próprio eu. Contudo, Freud ressalva que cada indivíduo pode desenvolver ambos os tipos 

de escolha objetal, mostrando preferência por um deles.  

Freud indica que a escolha objetal anaclítica é característica do sexo masculino, 

embora esta não seja uma regra universal. Por outro lado, afirma, de acordo com a cultura 

de sua época, que o tipo de escolha objetal narcisista é mais encontrada no sexo feminino, 

já que certas condições próprias à mulher impediriam  “desenvolvimento de uma verdadeira 

escolha objetal” (Freud, 1914, p.95). 

 O autor acredita que “o narcisismo de outra pessoa exerce grande atração sobre 

aqueles que renunciaram a uma parte de seu próprio narcisismo e estão em busca do amor 

objetal” (Freud, 1914, p.95, 96). Afirma, ainda, que o encanto que as crianças e mulheres 

                                                                                                                                                                                 
Freud, significa ideal do eu em português.  



 20

provocam resultam em grande parte de seu narcisismo. Até mesmo os grandes criminosos e 

humoristas possuem uma personalidade atraente por conseguirem afastar qualquer 

possibilidade de serem diminuídos. 

Segundo Freud, o narcisismo primário nas crianças é mais difícil de ser observado 

do que deduzido, pois é possível constatar na relação de pais afetuosos com seus filhos 

“uma revivescência e reprodução de seu próprio narcisismo” (Freud, 1914, p.97) que foi 

abandonado há muito tempo. É por este motivo que os pais atribuem aos filhos uma 

perfeição desmedida, que impede o reconhecimento dos defeitos dos mesmos. 

 Freud assinala que a parte mais importante do estudo do narcisismo é o complexo 

de castração, que corresponde à ansiedade em relação à perda do pênis nos meninos, e a 

inveja do pênis pelas meninas, o que é tratado neste trabalho a partir do efeito da censura 

sobre a atividade sexual nos primórdios da infância. Freud destaca que o complexo de 

castração se desenrola em um período no qual as pulsões sexuais ainda não estão separadas 

das pulsões do eu e, conseqüentemente, ainda apresentam interesses narcisistas. 

 Freud reconhece a existência de um agente psíquico especial, cuja tarefa é vigiar e 

medir o eu em função do ideal do eu, o que coincide com o papel da consciência moral. 

Este agente permite a compreensão do delírio de ser vigiado, no qual a gênese da formação 

do ideal do eu se torna evidente através das vozes que falam sobre o indivíduo de modo 

depreciativo, em geral na terceira pessoa, tendo em vista que o ideal do eu surge a partir da 

influência crítica dos pais através da fala. Posteriormente, outras pessoas que fazem parte 

da educação do indivíduo acrescentam conteúdo a este agente crítico. A revolta do paciente 

contra o agente da censura demonstra um desejo de se tornar livre de suas influências. 

 Ao analisar a auto-estima, Freud conclui que ela expressa a intensidade do 

investimento libidinal no eu, o que é determinado através da confirmação pela experiência 

do que resta do sentimento primitivo de onipotência. Na melancolia, a diminuição da auto-

estima resulta da incorporação do objeto perdido no eu, que passa a ser recriminado como 

se fosse o objeto. Esta auto-tortura decorre da escolha objetal do melancólico, que é o tipo 

narcisista, o que facilita o retorno da libido ao eu quando o objeto é perdido. Como afirma 

Freud: “a finalidade e satisfação em uma escolha objetal narcisista consiste em ser amado” 

(Freud, 1914, p.104). Quando este objetivo não é alcançado, há uma perda do próprio eu do 

indivíduo. 



 21

 Segundo Freud, a origem da auto-estima pode ser dividida em três partes: uma é 

primária por ser herdeira do narcisismo infantil; uma outra parte resulta do sentimento de 

onipotência recuperado através da realização do ideal do eu; e existe ainda uma terceira 

parte que advém da satisfação da libido objetal.  

 De acordo com Freud (1914), o apaixonamento, que resulta do deslocamento da 

libido do eu para um objeto, permite que os recalques sejam removidos e que as perversões 

sejam reinstaladas, de modo que o objeto sexual transforme-se em ideal sexual, pois o estar 

apaixonado ocorre “em virtude da realização das condições infantis para amar” (Freud, 

1914, p.107). Como resultado, este investimento será sempre idealizado. A felicidade é 

buscada, portanto, através da tentativa de “tornar a ser seu próprio ideal, como na infância, 

no que diz respeito às tendências sexuais não menos do que às outras” (Ibid.).  

 Freud observa que o ideal sexual pode ser utilizado como substituto do ideal do eu, 

quando este não traz satisfação por encontrar obstáculos em seu caminho. Com isso, o 

indivíduo passa a amar o que ele próprio foi no passado, ou aquilo que possui as 

características com as quais ele não foi agraciado, que designam o que falta ao eu para que 

ele se torne ideal.  

Essa fórmula é essencial para entender o neurótico, que empobrece o seu eu devido 

aos excessivos investimentos objetais, o que lhe impossibilita a aproximação do seu ideal 

do eu. Para contornar este problema, e conseguir investir libidinalmente seu eu , ele escolhe 

seu objeto sexual de acordo com a escolha do tipo narcisista, um objeto que funciona como 

seu ideal, “que possui as excelências que ele não pode atingir” (Freud, 1914, p.107). Desta 

forma, o neurótico busca a cura através do amor. Quando ele chega à análise, o processo 

terapêutico é dificultado por ele não acreditar que exista um outro mecanismo de cura, que 

não seja através do amor. Como nos diz Freud: 
 

Muitas vezes, se nos depara um resultado não pretendido quando, por meio do 
tratamento, o paciente é parcialmente liberado de seus recalques: ele suspende o 
tratamento a fim de escolher um objeto amoroso, deixando que sua cura continue a 
se processar por uma vida em comum com quem ele ama. Poderíamos ficar 
satisfeitos com esse resultado, se ele não trouxesse consigo todos os perigos de 
uma dependência mutiladora em relação àquele que o ajuda. (Freud, 1914, p.107) 

 

 Ao final desse trabalho, Freud (1914) atesta que o ideal do eu auxilia na 

compreensão da psicologia de grupo, pois ele tem um aspecto social que “constitui o ideal 



 22

comum de uma família, uma classe ou uma nação” (Freud, 1914, p.108). Além de reunir a 

libido narcisista, o ideal do eu também acumula sua libido homossexual que retorna ao eu. 

Quando o ideal não é alcançado, a libido homossexual é liberada e transformada em  

sentimento de culpa, também chamado por Freud de ansiedade social. Inicialmente, o 

sentimento de culpa permanece vinculado ao temor de punição por parte dos pais, por medo 

de perder o seu amor, mas com a formação do supereu a consciência moral se torna 

impessoal, e o sentimento de culpa independe da desaprovação de qualquer pessoa em 

particular.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 23

3. A regulação da vida: uma introdução ao conceito de pulsão de morte 

 

O estudo da melancolia nos exige a abordagem da pulsão de morte. Com efeito, 

Freud observa que nesta afecção a destrutividade do supereu contra o eu é de tal ordem que 

escolhe qualificar o supereu do melancólico como “uma cultura pura da pulsão de morte” 

(Freud, 1923a, p. 66) . Com freqüência, essa destrutividade excessiva do supereu leva o 

sujeito ao suicídio, se ele não se livra do desta instância através da passagem para a mania. 

Como os conceitos tanto da pulsão de morte como do supereu foram introduzidos a 

partir de 1920, as teorias sobre a melancolia e a mania, apresentadas anteriormente, vão 

sofrer novas inflexões, que vamos acompanhar. 

Em Além do princípio de prazer, texto de introdução da pulsão de morte, Freud 

(1920) define o princípio de prazer como uma tendência cujo objetivo é conservar o 

aparelho mental livre de excitações, mantendo constante a quantidade de excitação que nele 

circula ou reduzindo-a ao mínimo possível. Esta função é essencial a todo ser vivo e visa o 

retorno à vida inorgânica, na qual “a sujeição de um impulso instintual seria uma função 

preliminar, destinada a preparar a excitação para sua eliminação final no prazer da 

descarga” (Freud, 1920, p. 73). 

No entanto, o prazer e o desprazer não podem ser referidos exclusivamente através 

de aspectos quantitativos: o primeiro referindo-se a um rebaixamento da tensão mental, e o 

segundo a uma elevação da mesma devido ao estímulo. Deve haver alguma característica 

qualitativa que os determine, a qual permanece oculta para Freud, embora ele suponha que 

“talvez seja o ritmo, a seqüência temporal de mudanças, elevações e quedas na quantidade 

de estímulo” (Freud, 1924, p.178).  

Segundo Ana Maria Rudge (1998), em seu livro Pulsão e Linguagem. Esboço de 

uma concepção psicanalítica do ato, o princípio de prazer é abordado na obra freudiana de 

formas diferentes e às vezes contraditórias. De acordo com a concepção lacaniana apontada 

pela autora, o princípio de prazer é um enunciado qualitativo, embora sujeito a uma 

abordagem econômica:  

 

Prazer e desprazer são, desde sua introdução, no “Projeto”, qualidades psíquicas, as 
únicas presentes desde o início da vida. Embora as qualidades do mundo externo 
possam ser percebidas em sua diversidade, as percepções do mundo interno se 



 24

reduzem ao prazer e ao desprazer. O diferencial prazer/desprazer é o critério 
possível de um esboço de organização das memórias relativas às primeiras 
experiências, anteriores à linguagem. (Rudge, 1998, p. 19) 

 

Para introduzir o conceito de pulsão de morte é preciso justificar a origem de sua 

conceituação. Na construção do pensamento freudiano duas teorias pulsionais podem ser 

distingüidas. A primeira refere-se à oposição entre as pulsões sexuais e as pulsões de 

autoconservação. Posteriormente, esta oposição caducou a partir do conceito de narcisismo. 

As pulsões de auto-conservação passaram a ser também libidinais (de cunho sexual); 

pulsões que tomam o eu como um objeto de amor. Em 1920, então, Freud postulou a 

oposição entre as pulsões de vida e as de morte. 

O princípio de Nirvana, nomenclatura dada por Barbara Low para a tendência à 

estabilidade do aparelho psíquico, atua a favor da pulsão de morte, ao buscar a redução da 

tensão desencadeada por um estímulo, além de limitar as exigências da pulsão de vida. 

Esta, por sua vez, é representada pelo princípio de prazer. Em O eu e o isso, Freud (1923a) 

escreve que a pulsão de vida abrange a pulsão sexual, inibida ou não quanto ao objetivo, 

assim como o instinto de autopreservação2, pois o eu é investido libidinalmente como 

objeto. A vida é regulada através de constantes conflitos e conciliações entre estas duas 

tendências, embora não se saiba como a ligação entre elas ocorre. 

Tendo em vista que o princípio de prazer não é eficiente no que diz respeito à 

autopreservação, para esta finalidade ele é substituído pelo princípio de realidade, uma 

modificação sua, que realiza um caminho indireto para a obtenção de prazer, efetuando o 

adiamento da satisfação e a tolerância temporária do desprazer.  

Freud (1920) afirma que a resistência imposta pelo eu segue o princípio de prazer 

por evitar o retorno do recalcado, que gera desprazer. O papel da psicanálise é proporcionar 

a tolerância desse desprazer através do apelo ao princípio de realidade. Quanto à compulsão 

à repetição, que é atribuída ao inconsciente e traz consigo as pulsões recalcadas, o autor 

ressalta que grande parte do que é representado através dela deve causar desprazer ao 

sistema consciente do eu, porém permite a satisfação pulsional inconsciente. 

                                                           
2 Freud assume que no início de sua obra o instinto de autoconservação contrastava com a pulsão sexual, pois 
considerava que em tal instinto havia uma tendência no sentido da morte, ou seja, de retorno ao estado 
inanimado, o que agora é atribuído à pulsão de morte. 



 25

 A respeito da origem da projeção, que participa do eclosão dos processos 

patológicos, Freud afirma que quando as excitações internas produzem grande desprazer 

elas tendem a ser tratadas como se fizessem parte do mundo externo, pois neste caso o 

sujeito detém meios de defesa contra elas, através de um escudo protetor. Já as excitações 

internas, pulsionais, não permitem uma defesa eficiente. 

 O escudo protetor do sistema consciente consiste em um artifício contra os 

estímulos mais intensos do mundo externo. Os estímulos que atravessam o escudo são 

descritos como traumáticos e exigem medidas defensivas, pois o princípio de prazer é 

desligado. Por outro lado, os estímulos que provém do interior do corpo não passam por um 

escudo e chegam ao sistema consciente sem a redução de sua intensidade, o que pode gerar 

sentimentos de prazer ou de desprazer. 

Ao constatar que as doenças orgânicas influenciam a distribuição da libido, Freud 

afirma que as condições em que há graves distúrbios nesta distribuição, como na 

melancolia, podem ser interrompidos por uma doença orgânica, pois a energia sexual é 

direcionada ao órgão prejudicado. Isto foi observado a partir da constatação de que se um 

evento traumático for acompanhado por um dano físico, o excesso de excitação liberado 

pelo trauma será desviado para o órgão prejudicado, o que cria uma situação favorável à  

recuperação psíquica.  

Considerando a hipótese de Breuer de que existem dois tipos de investimento, 

dentre os quais um flui livremente e pressiona à descarga, o  processo primário, ao passo 

que o outro, processo secundário, supõe uma inibição e ligação deste deslocamento e 

descarga.  Freud defende que as excitações internas que partem das pulsões fazem parte do 

primeiro tipo e obedecem às regras do sistema inconsciente. É importante ressaltar que o 

funcionamento do princípio de prazer só é possível quando a pulsão está ligada, pois 

enquanto permanece livre este princípio é desprezado.  

A pulsão de morte tende à dissolução do eu através do retorno do funcionamento do 

psíquico em processo primário e por isso parte do isso. Entretanto, ela não deve ser pensada 

como pura energia, pois como lembra Rudge, “a pulsão também é articulada ao significante 

e marcada pela linguagem” (Rudge, 1998, p. 36). Outra questão importante levantada pela 

autora é que as pulsões de morte e de vida estão sempre combinadas e que, embora a 

função do eu seja a de “domar” as pulsões, elas podem buscar sua satisfação de maneira 



 26

independente. De acordo com o momento vivido pelo sujeito, a capacidade do eu de 

cumprir esta função e a força pulsional podem variar. 

Em relação à afirmação de Freud de que as pulsões de morte são mudas por sua 

natureza, Rudge desenvolve, através de uma  reflexão acerca das compulsões de destino, 

que as pulsões de morte são “manifestações percebidas, mas que não são reconhecidas pelo 

sujeito como produções suas” (Rudge, 1998, p. 37). Elas não falam a partir do inconsciente, 

assim como nos sonhos ou atos falhos, e por isso são consideradas mudas. 

A partir destas reflexões acerca da pulsão de morte, podemos concluir que sua 

presença na melancolia se expressa através da inércia do sujeito, sua quase falta de desejo e 

sua destrutividade. A compulsão à repetição também acusa a influência da pulsão de morte, 

pois não almeja uma mudança ou o progresso; ao contrário, busca a manutenção do estado 

anterior das coisas. Esta tese está de acordo com a natureza conservadora das pulsões, 

através da qual o que se pretende alcançar é o estado inicial da vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 27

 4. As atribuições da identificação na melancolia 

 

 

Ao expor em Luto e Melancolia (1915) que o investimento libinal no objeto que 

foi perdido é deslocado para o eu, onde estabelece uma identificação com o mesmo, Freud 

mostra que a identificação é uma etapa preliminar à escolha objetal, quando o eu se utiliza 

do mecanismo de introjeção para conservar o objeto dentro de si através de seu 

aniquilamento. Em Psicologia de Grupo e a Análise do eu, trabalho no qual Freud (1921) 

dedica um capítulo ao estudo da identificação, este processo é definido como “a mais 

remota expressão de um laço emocional com outra pessoa” (Freud, 1921, p.115). Isto 

ocorre porque a identificação remete à fase oral da organização da libido, em que o objeto 

desejado é introjetado através da oralidade. 

Em 1923, no texto O eu e o isso, Freud afirma que a introjeção do objeto no eu 

através da identificação determina a forma tomada pelo eu e a construção do caráter do 

indivíduo. Freud acredita que o caráter seja constituído por um precipitado de 

investimentos objetais que foram abandonados, mas que contém as histórias destas 

escolhas. Quanto mais o caráter do indivíduo se aproxima destas histórias menor o seu grau 

de resistência. Caso as identificações objetais sejam bem sucedidas e se tornem muito 

numerosas e incompatíveis umas com as outras, alguma patologia pode surgir. Uma 

separação entre as diferentes identificações em função de resistências resulta numa ruptura 

do eu, o que pode estar na origem da múltipla personalidade, como supõe o autor, caso as 

diferentes identificações se sobressaiam sucessivamente na consciência. 

Freud (1923) especula que a transformação de uma escolha objetal erótica em uma 

alteração do eu através da identificação com o objeto pode ser um modo através do qual o 

eu conquista o controle sobre o isso, em troca da satisfação de algumas de suas exigências. 

Ao adquirir as características do objeto perdido, apresentando-se como semelhante a ele, o 

eu pode estar tentando compensar a perda do isso, que poderá amar o eu da mesma forma 

que amava o objeto. 

Esse processo é entendido como uma espécie de sublimação, pois a transformação 

da libido objetal em libido narcísica implica no abandono dos objetivos sexuais. Freud 

(1923) questiona se este não seria o percurso normal para a sublimação, caso a mediação do 



 28

eu seja sempre necessária para a transformação da libido objetal em narcísica, que depois 

receberá outro objetivo. 

Nos primórdios do desenvolvimento libidinal, a identificação e a libido objetal são 

indistingüíveis, pois somente mais tarde a libido objetal passa a proceder do isso. O eu, que 

a princípio é fraco, pode se sujeitar à libido ou desviá-la pelo mecanismo de recalque. A 

identificação passa a se distingüir da libido objetal no momento que antecede o complexo 

de Édipo, quando há uma identificação com um dos pais e um investimento objetal no 

outro. Entretanto, esta identificação se transforma em hostilidade quando o menino, por 

exemplo, percebe o pai como um rival em sua relação com a mãe. A partir desta 

constatação, Freud (1921) afirma que a identificação é ambivalente desde sua origem, 

podendo “tornar-se expressão de ternura com tanta facilidade quanto um desejo do 

afastamento de alguém” (Freud, 1921, p. 115). 

Neste mesmo trabalho, Freud escreve que observou o surgimento sintomático de 

uma identificação que ocupou o lugar da escolha objetal em sua paciente Dora, que passou 

a apresentar uma tosse assim como seu pai. Isto demonstra que a identificação pode ocorrer 

também com a pessoa amada e não somente com aquela de quem se pretende tomar o lugar. 

Como afirma o autor, quando há o domínio do recalque ou de demais mecanismos do 

inconsciente em controle, a escolha objetal regride para a identificação, fazendo com que o 

ego assuma as características do objeto. 

As funções da identificação podem ser assim resumidas: 

 

(...) primeiro, a identificação constitui a forma original de laço emocional com um 
objeto; segundo, de maneira regressiva, ela se torna sucedâneo para uma vinculação 
de objeto libidinal, por assim dizer, por meio de introjeção do objeto no eu; e, 
terceiro, pode surgir com qualquer nova percepção de uma qualidade comum 
partilhada com alguma outra pessoa que não é objeto de pulsão sexual. (Freud, 
1921, p.117) 

  

Para ilustrar como ocorre esta sucessão do investimento objetal pela incorporação 

do objeto no eu, Freud (1921) relata um caso publicado no Internationale Zeitschrift für 

Psychoanalyse, no qual uma criança que havia perdido um gatinho declarou que ela agora 

era um gatinho e passou a andar de quatro e não mais comia à mesa. Este caso demonstra 

que a perda do objeto provocou uma regressão para a fase oral, o que se evidencia pela 

identificação com o mesmo. 



 29

Em O eu e o isso, Freud (1923) assegura que a identificação com o pai é a mais 

importante, pois está relacionada à origem do ideal do eu. Esta identificação se torna 

ambivalente em função dos conflitos gerados pelo complexo de Édipo ou como resultado 

da bissexualidade constitutiva do indivíduo. Por outro lado, a mãe constitui o primeiro 

objeto de amor que deve ser abandonado pelo menino3, o que pode ser compensado pela 

identificação com a mãe ou uma intensificação da identificação com o pai, o que permite 

que a relação afetuosa com a mãe seja mantida. No caso da menina, a dissolução do 

complexo de Édipo pode desencadear uma intensificação de sua identificação com a mãe, 

ou o estabelecimento desta identificação pela primeira vez. O desfecho do complexo de 

Édipo é marcado, portanto, pela identificação com o pai ou com a mãe. 

A concepção da bissexualidade inerente ao indivíduo é essencial na obra freudiana, 

pois é responsável pela relação ambivalente da criança tanto com o pai quanto com a mãe. 

O menino pode ter uma atitude de ódio com o pai e uma relação afetuosa com a mãe, 

porém, simultaneamente, agir como uma menina frente ao pai e sentir ciúmes da mãe. O 

importante desta descoberta é que, ao final do complexo de Édipo, o indivíduo produz uma 

identificação paterna e outra materna. Em alguns casos, uma destas identificações 

desaparece, refletindo-se apenas em alguns traços mal distinguíveis. Até este momento, 

Freud (1923) não tinha certeza se a ambivalência deveria ser atribuída à bissexualidade 

constitutiva ou à identificação com as figuras parentais. Posteriormente, as duas 

possibilidades foram consideradas determinantes para a ambivalência. 

 Marie-Claude Lambotte (2000), em seu livro Estética da Melancolia, questiona se a 

perda do objeto que faz com que o eu se deixe submergir pelos signos que o mantinham na 

realidade só pode ser patogênica caso esta perda seja vivida e interpretada pelo inconsciente 

como uma repetição de um acontecimento traumático inicial. Esta reflexão foi 

primeiramente elaborada por Karl Abraham, a partir da constatação de que o eu demonstra 

a fragilidade de sua base e uma fraqueza dos vínculos de seu investimento, ao reagir 

daquela forma frente à perda do objeto. Com isso, Lambotte se pergunta: “que falha 

originária o sujeito se esgota em preencher sem nunca conseguir?” (Lambotte, 2000, p. 40). 

 A autora esclarece que esta falha refere-se à identificação originária, o que vai 

desenvolver utilizando a noção de estádio do espelho, introduzida por J. Lacan: 
                                                           
3 Somente no texto A organização genital infantil: uma interpolação na teoria da sexualidade (1923), Freud 



 30

 

Por falta de um olhar próximo que lhe teria significado seu contorno, a criança não 
pôde, naquele estádio do espelho, nem cair na ilusão da semelhança do duplo, nem 
assumir a verdade do erro. Engolido na falha da identificação originária, o 
melancólico está condenado ou a errar à margem de seus irmãos ou a agarrar-se a 
sinais de reconhecimento que ele teria elegido em um deles. Por isso, quando este 
referente é levado a desaparecer, o melancólico vê-se remetido ao vazio de sua 
identidade e ao mero recurso do canibalismo arcaico. (Lambotte, 2000, p. 41) 

 

 A melancolia é marcada, portanto, pela precariedade do olhar e da voz materna na 

experiência do estádio do espelho, decisiva para a constituição do eu. É por este motivo que 

a melancolia revela uma fragilidade constitutiva e estrutural do sujeito. Por não ser 

investido pelo simbólico, o sujeito se contará sempre como não contado ou não contando 

para o outro. 

 A falha narcísica do melancólico situa-se na constituição da imagem especular, 

durante o estádio do espelho, na qual o sujeito se encontra frente a uma moldura vazia, não 

reflexiva, no interior da qual havia nada. Com isso, o sujeito melancólico se vê como um 

nada, como alguém que não alcança nada e não vale nada. Desta maneira ele busca se 

circunscrever em um vazio infinito, que se traduz como intensa dor psíquica para o sujeito. 

Ao se indentificar com esse objeto nada, o melancólico passa a ser nada. Entretanto, 

a identificação é uma forma de defesa contra o luto, o que marca a impossibilidade de sua 

elaboração na melancolia. Por este motivo, o luto do melancólico nunca chega ao fim: 

Quase sempre, infelizmente, ele se surpreende face a face com seu duplo e não 
sabe, por conseguinte, qual atacar, tanto seu próprio reflexo lhe parece estranho. Por 
falta de um olhar aprovador que lhe teria significado sua identidade, o melancólico 
erra para sempre em busca de seus próprios traços e se esforça em vão em sustentar 
as ruínas de um narcisismo em perdição. (Lambotte, 2000, p. 72) 

 

 A inibição que mantém o melancólico em um estado de inércia, como afirma 

Lambotte, reflete a problemática de um sujeito que está à procura de sua identidade, 

“quando esta lhe foi roubada por um espelho cego” (Lambotte, 2000, p. 73). 

 

 

 
                                                                                                                                                                                 
estende esta observação feita sobre os meninos para as meninas. 



 31

5. Ambivalência e regressão defensiva no melancólico  

 

 

Existem dois possíveis caminhos de regressão defensiva do investimento objetal 

para o eu: uma parte retorna através do processo de identificação, como foi examinado no 

capítulo anterior, enquanto uma outra parte retorna ao estágio sádico em função do conflito 

gerado pela ambivalência da relação objetal. Deste segundo percurso surgem as severas 

acusações direcionadas ao eu, pois o sadismo é introduzido no supereu após sua 

dessexualização, o que faz com que ele se volte contra o eu de forma sádica.  

É interessante observar que a autotortura satisfaz o sujeito, pois representa uma 

vingança contra o objeto, como foi exposto por Freud em Luto e Melancolia: 

 
Se o amor pelo objeto – um amor que não pode ser renunciado, embora o próprio 
objeto o seja – se refugiar na identificação narcisista, então o ódio entra em ação 
nesse objeto substitutivo, dele abusando, degradando-o, fazendo-o sofrer e tirando 
satisfação sádica de seu sofrimento. (Freud, 1915, p.256, 257) 

 

Freud aponta que as ocasiões que dão margem à melancolia são, além da perda 

concreta do objeto, as “situações de desconsideração, desprezo ou desapontamento” (Freud, 

1915, p.256), que favorecem à emergência da ambivalência das relações objetais, o que 

gera conflitos insuportáveis para o melancólico. A ambivalência, que marca de forma muito 

mais ampla a melancolia, em comparação ao luto, pode ser tanto constitucional, 

característica de todas as relações amorosas do sujeito, quanto proveniente de experiências 

que envolveram ameaça de perda do objeto. Em Além do princípio de prazer (1920), Freud 

acrescenta que a ambivalência está presente “onde quer que o sadismo original não tenha 

sofrido mitigação ou mistura” (Freud, 1920, p. 65).  

Embora a ambivalência possa fazer parte da constituição do sujeito, em algumas 

circunstâncias ela pode causar conflitos ao quebrar a homeostase do princípio de 

constância. Na melancolia, a ambivalência é especialmente intensa. Um dos propósitos da 

psicanálise é justamente permitir que o sujeito se reconcilie com sua ambivalência, ou seja, 

que ele reconheça os aspectos bons e maus dos objetos e consiga lidar com isso. 

De acordo com karl Abraham (1926), em Character-Formation on the Genital 

Level of Libido-Development, a ambivalência do menino surge quando ele se depara com o 



 32

corpo de uma mulher. Inicialmente, o corpo dela representa uma mistura de curiosidade e 

medo, o que culmina nos sentimentos de ambivalência. Entretanto, gradualmente o menino 

passa a ver a mãe como objeto de amor de forma total, incluindo as partes a partir das quais 

emergiram os sentimentos de ambivalência. Com isso, surgem expressões de sua relação 

libidinal que são inibidas quanto ao seu objetivo, como sentimentos de devoção, que 

coexistem com seus desejos eróticos por seu objeto de amor. Durante a fase de latência do 

menino, estes sentimentos com objetivos inibidos (os de devoção) são destinados à figura 

paterna. Posteriormente, a criança adota esta atitude com as demais pessoas do seu 

convívio. Isto significa que o sujeito não mais estabelece uma relação ambivalente sobre o 

órgão sexual do seu objeto heterossexual, pois este órgão é reconhecido como uma parte do 

objeto que ele ama por inteiro. 

 Quando este processo não acontece, ou seja, enquanto o sujeito não resolve o 

conflito com seus sentimentos de ambivalência, há sempre o perigo dele oscilar 

repentinamente de um extremo ao outro, como ocorre na melancolia. A conquista de uma 

coerência narcísica consiste em uma solução para este empasse. 

Abraham (1970), em seu livro Teoria psicanalítica da libido, estabelece uma 

aproximação entre a melancolia e a neurose obsessiva, tendo em vista a presença da 

ambivalência em ambos os casos. Se por um lado na neurose obsessiva o sujeito estabelece 

um conflito entre as duas tendências da libido em função da ambivalência, na melancolia o 

sujeito decide incorporar o objeto com o objetivo de destruí-lo. Ou seja, enquanto na 

neurose obsessiva a ambivalência permanece insolúvel, na melancolia a hostilidade perante 

o objeto prevalece, o que resolve o conflito ambivalente. Entretanto, nos intervalos livres 

da melancolia, termo designado por Abraham que compreende o intervalo entre os períodos 

de doença, especialmente entre a mania e a depressão, o amor e o ódio pelo objeto estão em 

equilíbrio razoável, o que assemelha a melancolia da neurose obsessiva. 

 Outro ponto em comum entre a melancolia e a neurose obsessiva é a regressão à 

fase pré-genital da libido, embora possuam pontos distintos de fixação que demarcam suas 

características clínicas. A regressão para a fase sádico-anal é marcada pela coexistência de 

duas tendências opostas de prazer nos impulsos sádicos: a tendência de destruir o objeto e a 

outra de conservá-lo. 



 33

 Na neurose obsessiva, esta regressão ocorre antes que o objeto possa ser destruído e 

perdido, o que permite que ele seja conservado. Ao contrário, na melancolia o objeto é 

abandonado no momento da regressão. 

Voltando à questão da regressão defensiva do melancólico, Freud desenvolve a 

hipótese em O eu e o isso (1923) de que a regressão da libido ao eu ocorra devido à 

desfusão entre a pulsão de vida e a pulsão de morte, pois na direção inversa, por exemplo, 

da fase anal para a genital, há um acréscimo de componentes sexuais. Como o autor explica 

em um momento posterior4, há um desligamento dos componentes sexuais que estavam 

vinculados ao sadismo, isolando o mesmo, o que faz com que o sadismo volte-se contra o 

eu. Já a ambivalência é explicada como uma fusão pulsional que não se completou. 

Em torno do objeto que desencadeou a melancolia havia diversos conflitos isolados 

em função da ambivalência: de um lado procura-se separar a libido do objeto, por outro, 

procura-se preservá-lo como objeto de amor, defendendo-o contra o assédio da 

ambivalência sobre o objeto, posto que ele é investido de forma total. Estas lutas isoladas 

são atribuídas ao sistema inconsciente, pois a própria ambivalência constitucional pertence 

ao recalcado. Com isso, tudo o que está relacionado às lutas em função da ambivalência 

permanece retirado da consciência até que a regressão defensiva da melancolia ocorra. 

Através do refúgio no eu, nos diz Freud, “o amor escapa à extinção” (Freud, 1915, p. 262). 

A solução para o conflito ambivalente é, portanto, regredir um pouco mais até a 

oralidade, pois caso o sujeito melancólico permaneça neste conflito ele corre o risco de se 

matar.  

Para refletir sobre a origem da ambivalência no sujeito, podemos recorrer à teoria de 

Melanie Klein acerca da posição depressiva como uma fase do desenvolvimento do sujeito. 

Hanna Segal (1975) afirma em seu livro Introdução à obra de Melanie Klein que, de 

acordo com a perspectiva kleiniana, o bebê se sente confrontado com um objeto ideal e 

outro mau, ao obter a capacidade de separar as emoções boas e más. O objeto ideal é amado 

e por isso o bebê tenta adquiri-lo, conservá-lo e identificar-se com ele. Já o objeto mau é 

sentido como uma ameaça a si próprio e ao objeto ideal, pois os impulsos agressivos do 

bebê foram projetados nele. Somente quando ele sente que o seu ego está forte e com a 

                                                           
4 Freud, S. (1926 [1925]). Inibições, sintomas e ansiedade. 



 34

posse de um objeto ideal forte estes impulsos maus serão menos ameaçadores e, com isso, 

menos impulsionados a serem projetados para fora. 

Desta forma, o bebê se torna mais tolerante quanto à pulsão de morte presente 

dentro de si, e os seus medos paranóides diminuem. Isto permite que os processos de 

divisão (splitting) e de projeção diminuam, o que também favorece à integração do ego e do 

objeto. A partir do momento em que os processos de integração se tornam mais estáveis e 

contínuos, o sujeito se configura em uma nova fase de desenvolvimento, a da posição 

depressiva, que sucede a posição esquizo-paranóide. 

Nesta nova fase, o bebê reconhece um objeto total, na maioria das vezes a mãe, e se 

relaciona com ele. Como descreve Segal: 

 

Ele começa a ver que suas experiências boas e más não procedem de um seio ou 
mãe bons ou maus, mas da mesma mãe que é igualmente fonte do que é bom e do 
que é mau. (...) Reconhecer a mãe como uma pessoal total significa também 
reconhecê-la como um indivíduo que leva vida própria e que tem relações com 
outras pessoas. O bebê descobre seu desamparo, sua completa dependência dela e 
seu ciúme de outras pessoas. (Segal, 1975, p. 81) 

 

Juntamente com a percepção da mãe como objeto total, o ego do bebê se torna um 

ego total cada vez menos dividido em relação aos seus componentes bons e maus. Com 

isso, ele passa a perceber que é ele próprio quem ama e odeia seu objeto total, pois torna-se 

capaz de lembrar das gratificações anteriores da sua mãe enquanto se sente privado por ela, 

assim como lembra de experiências anteriores de privações enquanto está sendo gratificado 

pela mesma. Configuram-se, desta forma, os conflitos relativos à ambivalência do próprio 

sujeito. 

Esta mudança no estado de integração do ego e do objeto engendra uma alteração no 

foco das ansiedades do bebê: enquanto que durante a posição esquizo-paranóide a principal 

ansiedade ocorre em função do temor de ser destruído pelo objeto mau, na posição 

depressiva as ansiedades surgem a partir da ambivalência, ou seja, o bebê teme que seus 

próprios impulsos destrutivos tenham destruído ou possam destruir o objeto amado do qual 

depende inteiramente. 

Segal destaca que durante a posição depressiva os processos introjetivos são 

intensificados em parte devido à diminuição dos mecanismos projetivos, e em parte em 

função do bebê perceber que é dependente do seu objeto o qual, ao contrário, é 



 35

independente e pode se afastar a qualquer momento. Desta forma, o bebê busca possuir este 

objeto através da incorporação e protegê-lo contra sua própria destrutividade. Isto se deve 

ao fato de que a posição depressiva tem início na fase oral do desenvolvimento, quando, 

segundo a autora, “o amor e a necessidade levam a devorar” (Segal, 1975, p. 82). 

Entretanto, a onipotência dos mecanismos de introjeção orais culmina na ansiedade de que 

os impulsos destrutivos possam aniquilar não somente o objeto externo bom, mas também 

o objeto introjetado bom, que constitui o núcleo do ego e do mundo interno do bebê, 

acarretando o temor de destruição de seu mundo interno. 

Esta teoria é de extrema relevância para o estudo da melancolia, o que pode ser 

evidenciado no seguinte trecho escrito por Segal: 

 

O bebê mais bem integrado, que pode lembrar e reter o amor pelo objeto bom 
mesmo quando o está odiando, acha-se exposto a novos sentimentos pouco 
conhecidos na posição esquizo-paranóide: o luto e o anseio pelo objeto bom – 
sentido como perdido e destruído –, bem como a culpa, uma experiância depressiva 
característica que surge do sentimento de ter perdido o objeto bom através da 
própria destrutividade. No auge de sua ambivalência, o bebê acha-se exposto ao 
desespero depressivo. (Segal, 1975, p. 82, 83) 

 

Como o bebê também destruiu seu objeto bom interno, seu mundo interno passa a 

ser sentido como estando aos pedaços, pois está identificado com este objeto. A autora 

ressalta que o sofrimento do bebê é acrescido por sentimentos de perseguição, pois seus 

sentimentos maus serão novamente projetados e identificados com os perseguidores 

internos devido a uma regressão que ocorre no auge dos sentimentos depressivos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 36

6. As implicações da crueldade do supereu na melancolia 

 

 

Em seu artigo Desamparo, culpa e coragem na cultura contemporânea: alguns 

apontamentos, Sônia Leite (2001) ressalta que o supereu ocupa uma posição privilegiada 

no eu, pois corresponde à primeira identificação que é realizada através dele enquanto ainda 

era fraco. O caráter de dominação do supereu sobre o eu é de cunho moral, posto que esta 

instância dominadora “se opõe ao restabelecimento do sujeito e propriamente adere à 

doença e ao sofrimento” (grifos da autora) (Leite, 2001, p. 142). A gravidade de uma 

doença neurótica é determinada, portanto, pela atitude do supereu enquanto ideal do eu. O 

quão agressivo o supereu pode se tornar depende, como afirma Freud em O eu e o isso 

(1923), da agressividade recalcada do sujeito: “É notável que, quanto mais um homem 

controla a sua agressividade para com o exterior, mais severo — isto é, agressivo — ele se 

torna em seu ideal do ego” (Freud, 1923, p. 66). 

As identificações com as figuras parentais que marcam o desfecho do complexo de 

Édipo modificam o eu a ponto dele confrontar seus demais conteúdos sob a forma de 

supereu, que é definido por Freud como a expressão “dos mais poderosos impulsos e das 

mais importantes vicissitudes libidinais do isso” (Freud, 1923, p.48). O supereu define 

como o indivíduo deve ser e agir, assim como estabelece os limites do que pode ser 

realizado: 
 

A sua relação com o eu não se exaure com o preceito: “Você deveria ser assim 
(como o seu pai)”. Ela também compreende a proibição: “Você não pode ser assim 
(como o seu pai)”, isto é, você não pode fazer tudo o que ele faz; certas coisas são 
prerrogativas dele”. (Freud, 1923, p.47) 

 

 A formação desta instância está relacionada, portanto, à função paterna, que é 

internalizada pela criança. A formação do supereu resulta da duração prolongada do 

desamparo infantil e da conseqüente dependência da criança em relação aos pais, o que lhe 

confere grande vulnerabilidade. Posteriormente, outras pessoas que detém uma posição de 

autoridade reforçarão a severidade das imposições e das censuras do supereu. 

Quanto mais rigoroso o poder exercido pelo pai, mais severa será a dominação do 

supereu sobre o eu, o que dá margem ao sentimento inconsciente de culpa quando o eu não 



 37

cumpre as exigências do supereu. Freud identificou neste sentimento o motivo pelo qual 

alguns pacientes sentem insatisfação com o progresso do tratamento e resistem à cura: sua 

doença é vivenciada como forma de punição. O supereu é, portanto, responsável por esta 

forma de resistência, considerada pelo autor como a mais poderosa. 

Freud (1923a) assegura que quando o sentimento de culpa é produto da 

identificação com um objeto que foi investido, ele se torna mais fácil de ser influenciado 

pela psicanálise. Tal ligação objetal refere-se às figuras parentais, o que se estabeleceu 

durante o complexo de Édipo. Este só pode ser superado através da dessexualização da 

relação com os primeiros objetos investidos pelo isso, que têm seus objetivos sexuais 

diretos desviados. Contudo, estes objetos foram incorporados no supereu, juntamente com 

suas características de vigilância, severidade e punição. A desfusão da pulsão aumenta o 

grau de severidade do supereu e sua crueldade contra o eu. 

 O processo de identificação com o pai passa por uma sublimação, na qual a 

agressividade que havia no investimento libidinal direcionado ao pai é deslocada para o 

ideal. Portanto, a severidade à qual o eu é submetido pelo supereu na melancolia provém da 

agressividade que ficou livre pela sublimação da libido objetal. O domínio da pulsão de 

morte sobre o supereu ocorre, portanto, através do trabalho de identificação e sublimação 

do eu, o que permite que a pulsão de morte obtenha controle sobre a libido. Neste caso, o 

supereu se apresenta como representante do isso, de onde partem a pulsão de vida e a 

pulsão de morte. 

 Como resultado da severidade do supereu pode surgir o medo da morte, pois o eu 

deixa de se sentir amado, ao se ver odiado e perseguido pelo supereu. Desta forma, o eu se 

abandona assim como abandonaria um objeto externo em outras ocasiões. É por este 

motivo que Freud considera que o medo da morte ocorre entre o supereu e o eu. Esta 

situação de desproteção remete à ansiedade relativa ao nascimento e à separação da mãe.  

 

 

 

 

 

 



 38

7. Considerações acerca do masoquismo e sua relação com o sentimento de culpa 

  

 

O sentimento de culpa é o responsável pelo recalcamento do complexo de Édipo. 

Quando o sujeito atinge a organização genital e esta se defronta com o recalque, não 

somente o amor incestuoso se torna inconsciente, mas a própria organização genital regride, 

como Freud observou no seu trabalho ‘Uma criança é espancada’: uma contribuição ao 

estudo da origem das perversões sexuais (1919), a partir das fantasias de espancamento das 

crianças: 

 

‘O meu pai me ama’ queria expressar um sentido genital; devido à regressão, 
converte-se em ‘O meu pai está me batendo (estou sendo espancado pelo meu pai)’. 
Esse ser espancado é agora uma convergência do sentimento de culpa e do amor 
sexual. (Freud, 1919, p. 205).5 

 

Neste mesmo texto, Freud (1919) descreve as fases da fantasia de espancamento 

infantil. Primeiramente, esta fantasia consiste no espancamento de outra criança que 

desperta rancor e ciúmes na criança que fantasia; em seguida, a própria criança é agredida 

pelo pai, em função do sentimento de culpa pelo desejo incestuoso. Na terceira fase da 

fantasia da menina, outra criança é espancada pelo pai, na maioria das vezes um menino, o 

que é explicado pelo do abandono de seu papel feminino ao se afastar do pai como objeto 

incestuoso, colocando em atividade seu complexo de masculinidade. Desta forma, o bode-

expiatório em sua fantasia será um menino. 

Na segunda fase da fantasia dos meninos, em que ele se vê espancado pelo pai ou 

pela mãe, Freud destaca que há uma inversão a mais, pois sua atitude é passiva, de caráter 

feminino. Isto é explicado pelo fato de que, ao contrário das fantasias da menina, aquelas 

do menino se originam do complexo de Édipo invertido, no qual o pai é visto como objeto 

de amor. Posteriormente, Freud questiona se esta atitude feminina está na base do 

masoquismo para os homens. 

O sentimento inconsciente de culpa, visto como resultado da severidade do supereu, 

está implícito nas fantasias masoquistas, que além de constituírem um substituto regressivo 

                                                           
5 Neste trecho, Freud prenuncia sua concepção de masoquismo primário ao descrever o comportamento da 
criança como passivo frente ao pai. 



 39

do desejo incestuoso também operam como um castigo por este mesmo desejo, como foi 

apontado por Freud em O problema econômico do masoquismo (1924). É por este motivo 

que o autor prefere chamar o sentimento de culpa de necessidade de punição, que pode ser 

analisado da mesma forma que o sentimento de culpa consciente, resultado da tensão entre 

eu e supereu. 

A partir disso, Freud conclui que o desejo do masoquista é “ser tratado como uma 

criança pequena e desamparada, mas, particularmente, como uma criança travessa” (Freud, 

1924, p.180), demonstrando que o indivíduo se coloca na posição feminina em relação à 

castração e à passividade na relação sexual. O masoquismo é considerado misterioso pelo 

autor desde o ponto de vista econômico, pois vai de encontro ao princípio do prazer –a 

tendência a evitar o desprazer e obter o prazer. Quando o sofrimento e o desprazer são tidos 

como objetivos, e não advertências, o princípio do prazer deixa de atuar,  “como se o vigia 

de nossa vida mental fosse colocado fora de ação por uma droga” (Freud, 1924, p.177). 

Segundo Freud, o masoquismo se apresenta sob três formas: o masoquismo 

erógeno, indispensável à excitação sexual e definido pela busca de prazer no sofrimento; o 

masoquismo feminino, que diz respeito à natureza feminina, mas pode ser encontrado nos 

homens cujas fantasias consistem em ser maltratado e forçado à obediência; e o 

masoquismo moral, que se apresenta como uma norma de comportamento que se configura 

a partir do sentimento de culpa. 

Diferentemente das outras formas de masoquismo, o masoquismo moral não está 

vinculado à sexualidade genital. Ao contrário, no masoquismo moral o que importa é o 

sofrimento em si, e não o objeto. De acordo com o autor, este seria o verdadeiro 

masoquista, que “sempre oferece a face onde quer que tenha oportunidade de receber um 

golpe” (1924, p.183). Por este motivo, o masoquismo moral é o que mais se aproxima das 

características da melancolia, pois em ambos os casos encontramos uma evidente baixa 

auto-estima e necessidade de punição em função do sentimento inconsciente de culpa. 

Como conseqüência, a crueldade do supereu sobre o eu se apresenta como representante da 

pulsão de morte. 

Freud acredita que o sadismo se volta contra o eu “onde uma supressão cultural das 

pulsões impede que grande parte dos componentes pulsionais destrutivos do indivíduo seja 

exercida na vida” (Freud, 1924, p.187) (grifos do autor), o que faz com que estes 



 40

componentes destrutivos intensifiquem o masoquismo encontrado no eu. O sadismo do 

supereu e o masoquismo do eu convergem, portanto, para o mesmo objetivo.  

O masoquismo moral é considerado por Freud como uma evidência da fusão 

pulsional, pois origina-se da pulsão de morte, mas conserva um componente erótico ao 

garantir uma satisfação libidinal na destruição de si mesmo. 

De acordo com Julia Kristeva em seu livro Sol Negro: depressão e melancolia, na 

melancolia a pulsão de morte está em desunião com a pulsão de vida, e se expressa através 

do superego. Como vimos, o próprio Freud afirma em O eu e o isso (1923a), que o 

superego está influenciado na melancolia por “uma cultura pura da pulsão de morte”  

(Freud, 1923a, p. 66). 

É importante frisar que a pulsão de morte é teorizada por Freud justamente a partir  

da constatação, em sua clínica, das manifestações do masoquismo, da transferência 

negativa e da consciência de culpa e necessidade de castigo nas neuroses.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 41

8. Recusa e denegação na melancolia 

 

 

Em seu trabalho A Negativa (1925), Freud defende que quando o paciente nega 

algum pensamento ou intenção, como no exemplo - “‘Agora o senhor vai pensar que quero 

dizer algo insultante, mas realmente não tenho essa intenção’” (Freud, 1925, p. 265)-, 

devemos entender que isto indica que se refutou um pensamento através do mecanismo da 

projeção. A negação (Verneinung) é uma forma através da qual o conteúdo recalcado pode 

chegar à consciência – embora isto não implique em sua aceitação, tendo em vista que há 

uma separação entre função intelectual e processo afetivo. A importância deste conceito 

consiste na constatação de que não existe um “não” no inconsciente e que a negativa é uma 

forma de reconhecimento do inconsciente pelo ego.  

 

De vez que afirmar ou negar o conteúdo de pensamentos é tarefa da função do 
julgamento intelectual, o que estivemos dizendo nos levou à origem psicológica 
dessa função. Negar algo em um julgamento é, no fundo, dizer: ‘Isto é algo que eu 
preferia recalcar.’ Um juízo negativo é o substituto intelectual do recalque; ou seu 
‘não’ é a marca distintiva do recalque, um certificado de origem — tal como, 
digamos, ‘Made in Germany’. Com o auxílio do símbolo da negativa, o pensar se 
liberta das restrições do recalque e se enriquece com material indispensável ao seu 
funcionamento correto. (Freud, 1925, p. 266) 

 

A origem da explicação para a função da negativa reside no conceito de julgamento 

intelectual, responsável por afirmar ou negar um conteúdo do pensamento: o julgamento de 

afirmação de alguma coisa pertence a Eros, ao passo que a negativa pertence à pulsão de 

morte6. O julgamento, que consiste numa continuação do processo de integração ou 

expulsão de algo pelo eu através do princípio de prazer, pode existir tanto em função do eu-

prazer quanto do eu-realidade. O primeiro busca introjetar o que é bom e ejetar o que é 

mau, enquanto que o segundo, cuja origem está atrelada ao eu-prazer, dirige-se à 

confirmação da existência, no  real, de uma representação, ou seja, consiste em um teste de 

realidade. O que é simplesmente uma representação é interno (irreal), enquanto que o que é 

real existe também no mundo externo. Com isso, o objeto de desejo do sujeito precisa 

possuir um atributo bom para que seja integrado ao eu, além de ser imperativo que o sujeito 



 42

certifique-se de que o mesmo também exista no mundo externo, para que ele possa ter 

acesso ao objeto sempre que houver necessidade.  

Em uma referência sobre o que é externo ou interno, no texto As pulsões e suas 

vicissitudes (1915), Freud atesta que o que é atribuído ao mundo externo pode ser evitado 

pela ação muscular, enquanto que os estímulos internos, que se apresentam como uma força 

constante e provam a existência das necessidades pulsionais, resistem a esta forma de fuga. 

Como, de acordo com o princípio de constância, o objetivo é dominar os estímulos: “o 

sistema nervoso é um aparelho que tem por função livrar-se dos estímulos que lhe chegam, 

ou reduzi-los ao nível mais baixo possível” (Freud, 1915, p. 125), essas estimulações 

internas das quais não se pode fugir exigem outra forma de serem evitadas. Uma forma de o 

sujeito satisfazer as pulsões é através da transformação do mundo externo de acordo com as 

necessidades das mesmas. 

 Retornando ao artigo A Negativa (1925), Freud enfatiza que o teste de realidade 

possui como precondição que o objeto que trouxe satisfação tenha sido perdido, pois o seu 

objetivo “é não encontrar na percepção real um objeto que corresponda ao representado, 

mas reencontrar tal objeto, convencer-se de que ele está lá” (grifos do autor) (Freud, 1925, 

p. 267). Este objeto que se pretende reencontrar é o seio da mãe. Freud já havia formulado 

esta tese nos Três Ensaios sobre a teoria da sexualidade (1905), no qual assegura que “o 

encontro do objeto é, na verdade, um reencontro” (Freud, 1905, p. 210). Neste mesmo 

trabalho, Freud alega que o seio materno ocupa o lugar de objeto de desejo por estar 

vinculado à mais primitiva satisfação sexual do sujeito, qual seja, àquela relacionada à 

nutrição. Somente mais tarde, quando a criança reconhece o corpo da mãe de forma total, é 

que a mesma perde o seio da mãe como objeto de satisfação. Conseqüentemente, em um 

movimento considerado normal de acordo com Freud, a pulsão sexual se torna auto-erótica, 

o que posteriormente será abandonado para que se restabeleça a relação originária. 

 De acordo com Julia Kristeva em seu livro Sol Negro: depressão e melancolia 

(1989), podemos afirmar que o sujeito deprimido7 sofre justamente por não ser capaz de 

                                                                                                                                                                                 
6 Freud acredita que o negativismo, definido como o desejo geral de negar, apresentado por alguns psicóticos, 
resulta de uma desfusão de instintos através da retirada dos componentes libidinais. 
7 Para explicar a diferença entre os termos melancolia e depressão, exponho a definição de Julia Kristeva para 
ambos os termos: a melancolia é tida como uma sintomatologia psiquiátrica de inibição e de assimbolia que é 
temporária e pode se alternar com fases de mania, enquanto que a depressão, também chamada de depressão 
neurótica, é utilizada para os casos em que tais fases são menos intensas e menos freqüentes. Tendo em vista 



 43

ligar o objeto perdido a algo no mundo externo através da simbolização. Segundo a autora, 

os laços significantes, em especial a linguagem, “são incapazes de assegurar a auto-

estimulação necessária para iniciar certas respostas” (Kristeva, 1989, p. 16). Eles são 

impedidos de operar como um sistema de recompensas e levam o sujeito ao estado de 

ansiedade-punição, caracterizado pelo retardamento comportamental e ideativo.  

Ao invés de denegar (Verneinung) a perda do objeto para recuperá-lo na linguagem, 

o deprimido recusa (Verleugnung) a denegação da perda: “ele a anula, suspende e se curva, 

nostálgico, sobre o objeto real (a Coisa) da sua perda, que precisamente, ele não chega a 

perder, ao qual permanece dolorosamente fixado” (Kristeva, 1989, p. 47). O valor recusado 

do significante depressivo indica a impossibilidade de realização do luto do objeto, o que 

geralmente está vinculado ao fantasma da mãe fálica, enquanto que a recusa do significante 

está relacionada à recusa da função paterna: 

 

Mantido em sua função de pai ideal ou de pai imaginário, o pai do depressivo é 
despojado do poder fálico atribuído à sua mãe. Seduzindo ou sedutor, frágil e 
atraente, esse pai mantém o sujeito na paixão, mas não lhe prepara a possibilidade 
de uma saída pela idealização do simbólico. Quando esta intervém, ela se apóia no 
pai materno e toma o caminho da sublimação. (Kristeva, 1989, p. 48) 

 

De acordo com Kristeva, a recusa refere-se à negação do significante, enquanto que  

a denegação diz respeito ao que Freud havia constatado sob o nome de negativa. Como 

expõe a autora, a recusa é comum durante a infância, mas pode desencadear uma psicose na 

vida adulta quando direcionada ao mundo externo. Uma saída para a recusa do significante 

e para a depressão pode ser encontrada no fetichismo, no qual a recusa da dor psíquica é 

substituída pela perda do objeto através do fantasma e da atuação. 

Segundo a autora, a recusa aponta sua existência no discurso desligado do sujeito 

deprimido: “certamente ela sempre esteve ali, mas em segredo” (Kristeva, 1989, p. 52). O 

sentimento de vazio e de falta de valor do depressivo é resultado da extensão de sua recusa, 

o que atinge inclusive as introjeções do depressivo, consumindo e ao mesmo tempo 

preservando o objeto. Kristeva aponta, entretanto, que os afetos são preservados pelo 

                                                                                                                                                                                 
que a perda do objeto e a modificação dos laços significantes estão presentes nos dois casos, a autora não faz 
questão de distingüi-los meticulosamente e enfatiza que a estrutura apresentada por ambos é a mesma. Por 
este motivo, optei por utilizar a nomenclatura que a própria autora emprega nos trechos citados de seu livro. 
 



 44

depressivo e transformados em objetos parciais, o que “lhe permite assegurar uma 

homeostase  por esse domínio não-verbal, não-nomeável (e por isto mesmo intocável e todo 

poderoso) sobre uma Coisa não-objetal” (Kristeva, 1989, p. 51). Através dos objetos 

parciais, no auto-erotismo, fetichismo ou exibicionismo, é possível criar uma homeostase 

libidinal narcísica que contraria a pulsão de morte e a destruição de si mesmo e do objeto. 

Contudo, a recusa depressiva atinge as possibilidades de representação de uma coerência 

narcísica. Prevalece, portanto, a dominação masoquista por um superego sem mediação, 

que impede que o afeto seja ligado a um objeto, mesmo que parcial. A dor do melancólico 

que resulta da recusa é designada pela autora como “um sentido sem significação, mas é 

utilizada como tela contra a morte” (Kristeva, 1989, p. 52). 

A recusa da denegação faz com que os significantes da linguagem fiquem 

impossibilitados de fazer sentido para o sujeito, pois eles não estão ligados aos 

representantes pulsionais e representações dos afetos, que são chamados por Kristeva de 

traços semióticos. Tais significantes são sentidos pelo sujeito como vazios. Desta forma, 

eles podem servir à identificação projetiva como quase-objetos, além de substituir a 

linguagem do depressivo pelas atuações.  

 

A quebra do humor, até o entorpecimento que invade o corpo, é um retorno da 
atuação sobre o próprio sujeito: o humor massacrante é um ato que não passa em 
razão da recusa, que tem por objeto o significante. Por outro lado, a atividade 
defensiva febril, que camufla a tristeza inconsolável de tantos deprimidos, antes de 
e incluindo o assassinato e o suicídio, é uma projeção dos resíduos da simbolização: 
sem lastro para os seus sentidos, pela recusa, seus atos são tratados como quase-
objetos expulsos para o exterior, ou então voltados sobre si na maior indiferença de 
um sujeito, ele próprio anestesiado pela recusa. (Kristeva, 1989, p. 54) 

  

De acordo com Kristeva (1989), os episódios maníacos, que constituem as formas 

bipolares da depressão, expressam uma recusa ainda mais vigorosa do que aquela 

apresentada na depressão, que entra em cena como instrumento de proteção contra a perda. 

Entretanto, ao contrário do que possa parecer, a autora está certa de que esta vertente 

maníaca sempre esteve presente no sujeito, porém em segredo. 

A mania funciona como uma compensação pelos ferimentos narcísicos, através da 

integração das “emoções não-nomeadas de um ego onipotente que o uso social e lingüístico 

corrente sempre deixa um pouco enlutado ou órfão” (Kristeva, 1989, p. 53). Os estados 



 45

eufóricos manifestam uma afetividade que está profundamente arraigada à personalidade, e 

representam um transbordamento dos sentimentos pulsionais do sujeito e um afastamento 

da realidade. A autoconfiança toma conta do sujeito, o que se reflete em sua hiperatividade 

motora e exagerada satisfação por tudo o que ocorre a sua volta. Por este motivo, Kristeva 

afirma que, se a mania não pode ser considerada um antidepressivo, ela pode ser ao menos 

vista como uma forma de ressurreição ou sobrevivência. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 46

Conclusão 

 

 

Julia Kristeva (1989) define a melancolia da seguinte forma: 

 

Tento lhes falar de um abismo de tristeza, dor incomunicável que às vezes nos 
absorve, em geral de forma duradoura, até nos fazer perder o gosto por qualquer 
palavra, qualquer ato, o próprio gosto pela vida. Esse desespero não é uma aversão, 
que pressuporia capacidades de desejar e de criar, de forma negativa, claro, mas 
existentes em mim. Na depressão, o absurdo de minha existência, se ela está prestes 
a se desequilibrar, não é trágico: ele me parece evidente, resplandecente e 
inelutável. (Kristeva, 1989, p. 11) 

 

 A autora revela que é acometida por este estado e admite que os acontecimentos que 

desencadeiam a sua depressão são desproporcionais ao seu sofrimento. Contudo, ao 

perceber que nunca soube realizar o luto, pondera que o seu desespero remete a traumas 

antigos que não foram superados. Com isso, reconhece que sua depressão evidencia que ela 

não sabe perder, ou que talvez não tenha conseguido encontrar uma contrapartida válida 

para a perda: “Como resultado, qualquer perda acarreta a perda do meu ser – do próprio 

Ser” (Kristeva, 1989, p. 12). 

 A partir do que foi escrito por Freud em Luto e Melancolia (1915), a 

impossibilidade de realizar o luto do objeto é o que leva o sujeito ao estado melancólico. A 

libido que estava ligada a este objeto deve ser retirada dele para que possa ser investida em 

novos objetos. Para que isto seja possível, é necessário que o sujeito investigue o que o 

objeto perdido representa para ele, o que pode ser realizado através da evocação das 

lembranças do mesmo. Enquanto isto não ocorre, o melancólico se vê privado de uma parte 

do seu eu, sobre o qual caiu a sombra do objeto. 

Sob o ponto de vista da psicanálise, tanto a melancolia quanto a depressão 

expressam, como afirma Kristeva, um luto impossível do objeto materno, o que ocorre em 

função de uma fragilidade constitucional ou por uma falha paterna. Nas palavras da autora: 

“Se não consinto em perder mamãe, não poderia imaginá-la nem nomeá-la” (Kristeva, 

1989, p. 46). O fato do sujeito melancólico se ver destinado a perder seus amores faz com 

que ele sofra ainda mais as conseqüências de sua impossibilidade de realizar o luto, pois 

percebe no amante a sombra de um objeto amado que foi perdido. 



 47

 Como aponta Kristeva, autores como Abraham, Freud e Melanie Klein consideram 

que tanto a depressão quanto o luto escondem a agressividade do sujeito contra o objeto 

perdido, pois a queixa de si reflete um ódio contra o outro. Entretanto, se mesmo no luto 

normal o ressentimento pelo abandono por parte do objeto pode estar presente, para Freud 

ele é muito menos intenso do que na melancolia. 

 Já o aspecto canibalístico da melancolia, demonstrado por Freud e Abraham, 

constitui “um desmentido da realidade da perda, assim como da morte” (Kristeva, 1989, p. 

18), pois o objeto é ressuscitado ao ser devorado. 

 O estudo do narcisismo permite compreender que a tristeza que acomete o sujeito 

depressivo é um sinal de “um ego primitivo ferido, incompleto, vazio” (Kristeva, 1989, p. 

18), o que caracteriza uma carência congênita, nas palavras da autora. A tristeza é 

considerada, portanto, como a expressão mais arcaica de um ferimento narcísico que não 

pôde ser simbolizado ou nomeado, e é tão precoce que nenhuma referência externa pode ser 

relacionada a ele, o que faz da tristeza o único objeto do deprimido narcísico. A partir deste 

ponto de vista, o suicídio pode ser encarado como uma união com o objeto amado, que está 

“sempre em outro lugar, como as promessas do nada, da morte” (Kristeva, 1989, p.19). 
  

Desde essa ligação arcaica, o depressivo tem o sentimento de ser deserdado de um 
bem supremo não-nomeável, de alguma coisa irrepresentável, que talvez só uma 
devoração pudesse representar, uma invocação pudesse indicar, mas que nenhuma 
palavra poderia significar. (...) Sabendo-se deserdado de sua Coisa, o depressivo 
foge, perseguindo aventuras e amores sempre decepcionantes, ou então se fecha, 
inconsolável e afásico, num tête à tête com a Coisa não nomeada. A “identificação 
primária com o pai da pré-história pessoal”8 seria o meio, o traço de união que lhe 
permitiria resignar-se com a perda da Coisa. (Kristeva, 1989, p. 19, 20) 

 

 É por este motivo que o luto do melancólico não se refere a um Objeto, mas a uma 

Coisa que se rebela contra a significação, caracterizada como “o pólo de atração e de 

repulsão, morada da sexualidade da qual se desligará o objeto do desejo”. (Kristeva, 1989, 

p. 19).  

O empobrecimento do eu decorrente do investimento da libido no ideal do eu, que 

somente pode ser mitigado pela aproximação com o ideal, é marcante na melancolia em 

função da incorporação do objeto amado no eu, que passa a sofrer as recriminações que, na 

                                                           
8 Freud, S. (1923). O eu e o isso. 



 48

verdade, seriam dirigidas ao objeto perdido. A solução para este auto-envilecimento 

consiste na retirada do investimento libidinal deste objeto para direcioná-lo ao mundo 

externo. Como nos diz Freud: 
 

Um egoísmo forte constitui uma proteção contra o adoecer, mas, num último 
recurso, devemos começar a amar a fim de não adoecermos, e estamos destinados a 
cair doentes se, em conseqüência da frustração, formos incapazes de amar. (Freud, 
1914, p.92) 

 

A tormenta do melancólico está justamente relacionada à sua impossibilidade de 

amar. Enquanto a centralização no eu perdura, o sujeito se mantém preso à sua própria 

destruição.  

 O empobrecimento do eu também pode ser descrito como uma diminuição da auto-

estima, que de acordo com Freud em Sobre o narcisismo: uma introdução (1914) está 

intimamente relacionada ao que resta do sentimento primitivo de onipotência do sujeito. Na 

melancolia, a auto-estima é diminuída em função das recriminações que são direcionadas 

ao objeto que foi introduzido no eu. Tal incorporação é fruto do fato de que a escolha 

objetal do melancólico é do tipo narcisista. A escolha narcísica é responsável pelo  

sentimento de perda de parte do eu, quando o sujeito não se sente mais amado pelo objeto. 

 Abraham, que estuda as relações entre a melancolia e a neurose obsessiva,  defende 

que todas as forças das fixações libidinais positivas, na análise, devem ser convocadas para 

lutar contra os sentimentos hostis direcionados ao objeto, para amenizar a tentativa de 

destruição do mesmo. Quando as tendências conservadoras, de reter e controlar o objeto, 

prevalecem, os fenômenos compulsivos como os existentes na neurose obsessiva 

emergirão. Por outro lado, se as tendências que visam a destruição do objeto prevalecerem, 

a depressão melancólica tomará conta do sujeito. A compreensão da ambivalência é 

essencial no percurso da análise com o melancólico, pois ela sinaliza uma regressão à fase 

sádico-anal, na qual coexistem duas tendências opostas: uma de destruir o objeto e outra de 

conservá-lo. O sujeito precisa, portanto, conseguir lidar com estas duas tendências opostas, 

pois é necessário reconhecer que todos os objetos possuem aspectos bons e maus, e que isto 

não influencia na integralidade dos mesmos. 

O sentimento de culpa também é responsável pela tormenta do sujeito melancólico e 

surge a partir das acusações que são direcionadas ao objeto amado com o qual se está 



 49

identificado. Como conseqüência, surge a necessidade de punição em função destas 

acusações, o que culmina nas auto-torturas características da melancolia que tanto se 

assemelham ao masoquismo, como foi explorado no penúltimo capítulo.  

Tanto na melancolia quanto no masoquismo a influência do supereu sobre os efeitos 

do sentimento de culpa são notáveis. Em Inibições, sintomas e ansiedade (1926[1925]), 

Freud indica que a inibição presente na melancolia tem como objetivo evitar o conflito com 

o supereu. Desta forma, os ataques do supereu são evitados através de restrições impostas 

ao eu.  

Novamente neste trabalho, Freud considera a relação de objeto como condição para 

a estruturação do psiquismo, o que é fundamental para o entendimento da melancolia. A 

partir do momento em que o recém-nascido percebe que depende do cuidado do outro para 

sua sobrevivência e que o mesmo satisfaz suas necessidades, este outro passa a constituir 

um objeto de amor. Com isso, a falta do objeto amado representa para ele uma grande 

ameaça, o que acarreta a grande necessidade de ser amado que acompanha o homem. Em 

qualquer situação em que o sujeito se sentir abandonado pelo objeto amado este sentimento 

de desamparo emergirá. 

O desamparo pode ser claramente observado no processo de luto, quando ocorre a 

perda de um objeto amado que garantia um suporte para o sujeito. Ao mesmo tempo em 

que o sujeito é acometido pelo desamparo, há também uma perda narcísica, pois o sujeito 

deixa de ocupar o lugar central na vida de outra pessoa. 

De acordo com Freud (1923a), o que possibilita o processo terapêutico na 

melancolia é a descoberta da ligação objetal por trás do sentimento de culpa. Quando se 

desvela que este sentimento é produto da identificação com o objeto, ele se torna mais fácil 

de ser influenciado pela psicanálise. No entanto, como a culpa pode constituir o único traço 

que restou desta ligação com o objeto, o sujeito cria defesas que impedem seu 

reconhecimento pelo analista.  

O que permite que o complexo de Édipo – que cedeu seu lugar ao supereu e está 

muitas vezes por trás do sentimento de culpa – seja superado é a dessexualização da relação 

com os primeiros objetos investidos pelo isso, que têm seus objetivos sexuais diretos 

desviados. Contudo, estes objetos foram introjetados no supereu, trazendo consigo suas 

características de severidade, e punição, acrescidas, como vimos, da própria agressividade 



 50

do sujeito. A desfusão das pulsões resulta em um aumento do grau de severidade desta 

instância,  estimulando a crueldade da mesma para com o eu. 

Freud reflete sobre um novo campo de pesquisa para investigar as circunstâncias e 

os meios através dos quais o eu poderia atravessar seus conflitos com o supereu sem 

adoecer. Para tanto, aponta dois fatores a serem examinados: as considerações econômicas, 

ou seja, a magnitude das tendências que lutam entre si, e a possibilidade do eu evitar uma 

ruptura ao submeter-se às exigências das outras instâncias “deformando-se, submetendo-se 

a usurpações em sua própria unidade e até mesmo, talvez, efetuando uma clivagem ou 

divisão de si próprio” (Freud, 1924[1923]), p.170). 

Kristeva considera o afeto depressivo como uma forma de defesa contra a 

fragmentação descrita por Melanie Klein e apresentada no capítulo sobre a ambivalência. A 

tristeza permite uma coesão afetiva, já que o humor depressivo e o discurso repetitivo e 

monótono do sujeito constituem um suporte narcísico, embora sua conotação seja negativa. 

Este suporte narcísico oferece ao eu certa unidade, mesmo que ela não possa ser 

verbalizada. É necessário, entretanto, que ocorra uma erotização do sofrimento para que a 

depressão funcione como defesa contra a pulsão de morte. 

 A autora afirma que a superação da tristeza é possível através da identificação do eu 

com uma terceira instância, e não mais com o objeto perdido na recusa maníaca. A 

identificação com uma terceira instância pode ser chamada de fálica ou simbólica, pois 

permite que o sujeito utilize os signos e seja capaz de criar. O que sustenta esta 

possibilidade de simbolização é o pai-imaginário, o da pré-história individual que garante a 

identificação primária e ocupa a função da mãe narcísica. No entanto, é preciso que este pai 

imaginário realize o seu papel de pai edipiano para que os signos da comunicação possam 

se ligar ao sentido afetivo das identificações pré-históricas. Desta forma, a linguagem do 

depressivo pode receber um sentido vivo. 

 Tendo em vista que a questão do melancólico gira em torno do luto impossível do 

objeto materno, Kristeva parte para a análise da concepção da mulher mortífera.  

A perda da mãe é necessária para a individuação tanto do homem quanto da mulher. 

No entanto, para que isto seja realizado satisfatoriamente é necessário que o matricídio seja 

erotizado, seja através de um reencontro com o objeto perdido como objeto erótico (o que 

explica a heterossexualidade masculina e a homossexualidade feminina), seja com a 



 51

erotização do outro através de um esforço simbólico (para a mulher heterossexual este 

outro é do sexo oposto). Há ainda uma terceira via, a da sublimação9. 

Caso nenhuma dessas condições seja satisfeita, a violência da pulsão matricida pode 

se voltar contra o eu, o que culmina na melancolia. Como explica Kristeva: 

 

Para proteger mamãe, eu me mato, ao mesmo tempo que sei – saber fantasmático e 
protetor – que é dela que vem isso, dela, geena mortífera... Assim, meu ódio está 
salvo e minha culpabilidade matricida está apagada. Faço d’Ela uma imagem da 
Morte para impedir que eu me quebre em pedaços pelo ódio que tenho por mim 
quando me identifico com Ela, pois, em princípio, essa aversão é dirigida como 
barreira individuante contra o amor confusionista. (Kristeva, 1989, p. 33) 

 

 Kristeva sugere que a associação do irrepresentável da morte com o corpo feminino 

representa o medo da castração, assim como constitui “um freio imaginário contra a pulsão 

matricida que, sem esta representação, me pulverizaria em melancolia, se não me impelisse 

ao crime” (Kristeva, 1989, p. 33). 

Tendo em vista que a questão do melancólico gira em torno de sua impossibilidade 

de realizar o luto do objeto perdido através da recusa da perda do mesmo, Kristeva aponta o 

fetichismo como um caminho para a solução do impasse do sujeito. Através deste 

mecanismo, ele pode substituir a recusa da dor psíquica pela perda do objeto, recorrendo à 

fantasia e à atuação. Os afetos que são preservados e ligados a objetos parciais, como 

ocorre no fetichismo, permitem a construção de uma coerência narcísica, que protege o 

sujeito e seu objeto contra a pulsão de morte. 

Em seu artigo Fetichismo, (1927) Freud afirma que o fetiche é um substituto para 

“um pênis específico e muito especial, que foi extremamente importante na primeira 

infância, mas posteriormente perdido” (Freud, 1927, p. 155). Este objeto é o pênis da mãe, 

o qual o menino se recusa a acreditar que ela na verdade não tem, pois isto convoca a 

ameaça de sua própria castração. Com isso, o sujeito pode preservar esse objeto através do 

fetiche, que passa a ocupar o lugar do pênis da mãe. Em função do horror causado pela 

ameaça de castração, o interesse pelo novo objeto aumenta significativamente. O fetiche 

representa, portanto, um triunfo sobre a ameaça de castração e uma proteção contra ela. 

                                                           
9 Lambotte (2000) indica a sublimação como uma saída para o melancólico. 



 52

Segundo Freud, o fetichista ainda pode desfrutar de outra vantagem ao ter 

substituído o órgão genital por outro objeto: nenhuma outra pessoa sabe do significado de 

seu fetiche, o que permite que ele tenha mais fácil acesso ao mesmo. 

 Considerando, com Kristeva,  o dilema do melancólico como circunscrito ao fugir-

combater: fazer-se de morto (flight-fight, learned helplesness), a autora aponta como uma 

solução não-depressiva a utilização do código simbólico e imaginário, e oferece como 

exemplo o uso da representação psíquica e da linguagem pela criança: 

 

Na experiência de separação sem solução ou de choques inevitáveis, ou ainda de 
perseguição sem saída, e contrariamente ao animal que só pode recorrer ao 
comportamento, a criança pode encontrar uma solução de luta ou de fuga na 
representação psíquica e na linguagem. Ela imagina, pensa, fala a luta ou a fuga 
assim como toda uma gama intermediária, o que pode evitar que se feche na inação 
ou que se faça de morta, ferida por frustrações ou danos irreparáveis. (Kristeva, 
1989, p. 41) 

 

 Na direção do tratamento, se buscaria conseguir que, através da utilização do código 

simbólico, usando a linguagem, o sujeito possa enfrentar o seu dilema e agir. Novamente 

segundo as palavras de Kristeva, “a linguagem (...) é um fator poderoso que, por mediações 

desconhecidas, exerce um efeito de ativação (como, inversamente, de inibição), sobre os 

circuitos neurobiológicos” (Kristeva, 1989, p. 42). 

Quando esta dimensão simbólica se mostra insuficiente, qualquer possibilidade de 

ideação é suspensa. Com isso, a autora sugere que o papel do analista seja o de dissolver o 

mecanismo de recusa do significante do melancólico e fazer “operar um verdadeiro 

‘transplante’ de potencial simbólico” (Kristeva, 1989, p.54), além de proporcionar o 

cruzamento das inscrições afetivas e lingüísticas. 

Ao levar em consideração a recusa do significante no melancólico, a psicanálise 

pode atuar no reforço das capacidades ideativas do sujeito através da dissolução deste 

mecanismo de recusa. De acordo com Kristeva, para que isto seja possível é necessário que 

haja uma grande empatia entre o analista e o paciente deprimido, pois através dela “as 

vogais, consoantes ou sílabas podem ser extraídas da cadeia significante e recompostas 

segundo o sentido global do discurso, que a identificação do analista com o paciente 

permitiu-lhe detectar” (Kristeva, 1989, p. 55). Desta forma, o analista se coloca no lugar da 



 53

mãe narcísica do sujeito. Este registro permite que o analista entre em contato com o afeto 

não-nomeado do depressivo, que constitui o seu segredo, como afirma a autora.  

 Para que o encadeamento dos significantes (palavras ou atos) seja possível é preciso 

que haja o luto do objeto arcaico e indispensável, o luto da Coisa, juntamente com as 

emoções ligadas a este objeto. Este luto pode ser realizado através da transposição das 

marcas de uma interação com o outro para além da perda e através de um registro 

imaginário e simbólico. Kristeva ressalta ainda a necessidade de substituição do objeto 

originário, mais ou menos simbiótico, por uma trans-posição, que consiste numa re-

constituição deste objeto, que “retroativamente, dá forma e sentido à miragem da Coisa 

originária” (Kristeva, 1989, p. 45). Esta transposição deve ser realizada não somente 

através do luto do objeto, mas também pela adesão a um registro de signos da ordem do 

significante, pois o objeto está ausente. Somente desta forma, novas seqüências verbais 

podem advir. 

 A autora sugere que a transposição é fundamental ao ser falante, pois testemunha 

sua capacidade de elaborar um luto fundamental ou até mesmo lutos sucessivos: 

 

Nosso dom de falar, de nos situarmos no tempo para um outro, não poderia existir 
em outro lugar senão além de um abismo. O ser falante, desde a sua capacidade de 
durar no tempo até as suas construções entusiastas, eruditas ou simplesmente 
divertidas, exige, na sua base, uma ruptura, um abandono, um mal-estar. (Kristeva, 
1989, p. 46) 

 

Esta tese é novamente explicada pela autora através do uso da linguagem feito pela 

criança, que utiliza o recurso das representações para reencontrar a sua mãe em sua 

ausência. O sujeito melancólico realiza o mesmo processo, porém às avessas, quando 

renuncia ao ato de significar e se fecha no silêncio da dor. 

 

 

 

 

 

 



 54

Referências Bibliográficas 

 

 

ABRAHAM, K. Teoria psicanalítica da libido. Rio de Janeiro: Imago, 1970. 

ABRAHAM, K. (1926). Character-Formation on the Genital Level of Libido-

Development. In. International Journal of Psycho-Analysis, 7:214-222. 

FREUD, S. Obras psicológicas completas de Sigmund Freud: Edição Standard Brasileira, 

Rio de Janeiro: Imago, 1996. 

_________. (Sem data.? 7 de janeiro de 1895). Rascunho G. Melancolia. In Extratos dos 

documentos dirigidos a Fliess. ESB, v. I. Rio de Janeiro: Imago, 1996. (p. 246 a 253) 

_________. (31 de maio de 1897). Rascunho N. Notas III. In Extratos dos documentos 

dirigidos a Fliess. ESB, v. I. Rio de Janeiro: Imago, 1996. (p. 304 a 307) 

_________. (1905). Três Ensaios sobre a teoria da sexualidade. ESB, v. VII. Rio de 

Janeiro: Imago, 1996. 

_________. (1914). Sobre o narcisismo: uma introdução. ESB, v. XIV. Rio de Janeiro: 

Imago, 1996. (p. 81 a 108) 

_________. (1915). Os instintos e suas vicissitudes. ESB, v. XIV Rio de Janeiro: Imago, 

1996. (p. 124 a 144) 

_________. (1915). Luto e melancolia. ESB, v. XIV Rio de Janeiro: Imago, 1996. (p. 249 a 

263) 

_________. (1917[1916-17]). Teoria geral das neuroses. ESB, v.XVI. Rio de Janeiro: 

Imago, 1996.  

_________. (1919). ‘Uma criança é espancada’: uma contribuição ao estudo da origem das 

perversões sexuais. ESB, v.XVII . Rio de Janeiro: Imago, 1996. (p. 204 a 218) 

__________. (1920). Além do princípio do prazer. ESB, v. XVIII . Rio de Janeiro: Imago, 

1996. (p. 73 a 75) 

__________. (1921). Psicologia de grupo e a análise do eu. ESB, v. XVIII. Rio de Janeiro: 

Imago, 1996. (p. 115 a 120 e p. 139 a 143) 

__________. (1923 [1922]). Dois verbetes de enciclopédia. ESB, v. XVIII. Rio de Janeiro: 

Imago, 1996. (p. 271 a 274) 



 55

__________.  (1923a). O eu e o isso. ESB, v. XIX. Rio de Janeiro: Imago, 1996. (p. 33 a 

66) 

__________. (1923b). A organização genital infantil: uma interpolação na teoria da 

sexualidade. ESB, v. XIX. Rio de Janeiro: Imago, 1996. (p. 157 a 161) 

__________. (1924[1923]). Neurose e Psicose. ESB, v. XIX . Rio de Janeiro: Imago, 1996. 

(p. 167 a 170) 

__________. (1924). O problema econômico do masoquismo. ESB, v. XIX. Rio de Janeiro: 

Imago, 1996. (p. 184 a 187) 

__________. (1925). A negativa. ESB, v. XIX . Rio de Janeiro: Imago, 1996. (p. 265 a 

269) 

__________. (1926[1925]). Inibições, sintomas e ansiedade. ESB, v. XX. Rio de Janeiro: 

Imago, 1996. (p. 91 a 167) 

__________. (1927). Fetichismo. ESB, v.XXI . Rio de Janeiro: Imago, 1996. (p. 155 a 159) 

KRISTEVA, Julia. (1987). Sol Negro: depressão e melancolia. Rio de Janeiro: Rocco, 

1989. 

LAMBOTTE, Marie-Claude. (2000). Estética da Melancolia. Rio de Janeiro: Companhia 

de Freud, 2000. 

LEITE, Sônia C. (2001). Desamparo, culpa e coragem na cultura contemporânea: alguns 

apontamentos. In Tempo Psicanalítico: Revista da Sociedade de Psicanálise Iracy Doyle, v. 

33. Rio de Janeiro: Tempo Psicanalítico: Revista da Sociedade de Psicanálise Iracy Doyle, 

2001. (p. 137 a 152) 

RUDGE, Ana Maria. (1998). Pulsão e Linguagem. Esboço de uma concepção psicanalítica 

do ato. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1998. 

SEGAL, Hanna. (1973). Introdução à obra de Melanie Klein. Rio de Janeiro: Imago Editora 

LTDA, 1975. 


